Jurnal Humanitas q )
J M Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan E— ;0,
updates

ISSN Print (2407-4411), ISSN Online (2502-406X)

Pemajuan Kebudayaan Sebagai Desa Mandiri Melalui Peningkatan
Ketahanan Budaya di Desa Nagarawangi Sumedang

Nyai Kartika," Reiza D.Dienaputra,' Susi Machdalena,’ Prima Agustina
Mariamurti,* Witakania Sundasari Som,* Rony Hidayat Sutisna*

"Departemen Sejarah dan Filologi, Fakultas Ilmu Budaya, Universitas Padjadjaran,
Indonesia
’Departemen Linguistik, Fakultas Ilmu Budaya, Universitas Padjadjaran, Indonesia
SDepartemen Sastra dan Kajian Budaya, Fakultas Ilmu Budaya, Universitas Padjadjaran,
Indonesia
“Program Pendidikan Guru Sekolah Dasar, Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan,
Universitas Sebelas April, Indonesia
Email: E-mail: n kartika@unpad.ac.id, reiza.dienaputra@unpad.ac.id,
machdalena@unpad.ac.id, p.a.mariamurti@unpad.ac.id, witakania.som@unpad.ac.id,
satyabuanapala.pgri2@yahoo.com

“Korespondensi

Article History: Received: 02-11-2025, Revised: 30-12-2025, Accepted: 30-12-2025, Published: 31-12-2025

Abstrak

Penelitian ini berkenaan tentang pemajuan kebudayaan sebagai desa mandiri melalui
peningkatan ketahanan budaya. Permasalahan di desa-desa pemilik kebudayaan adalah
belum adanya inventarisasi dan dokumentasi terkait objek pemajuan kebudayaan (OPK)
yang terbarukan, karena kondisi di lapangan dapat saja objek pemajuan kebudayaan itu
masih berkembang, kurang berkembang, bahkan sudah tidak berkembang. Melalui kegiatan
penelitian ini diharapkan dapat dipetakan secara utuh potensi OPK di Desa Nagarawangi
Kecamatan Rancakalong Kabupaten Sumedang. Metode yang digunakan adalah metode
penelitian kualitatif, dengan sumber yang dikumpulkan tidak hanya berupa sumber benda
dan sumber tertulis akan tetapi juga sumber lisan dan sumber visual. Penggalian sumber lisan
dilakukan melalui wawancara dengan para pengkisah sebagai pelaku dan pegiat OPK.
Sementara untuk sumber visual, penggalian tidak hanya dilakukan terhadap sumber visual
dalam bentuk gambar bergerak (moving images) akan tetapi juga sumber visual dalam bentuk
gambar tidak bergerak (still visuals). Hasil dari penelitian ini adanya sebuah pendekatan baru
dalam pembangunan desa, Desa Pemajuan Kebudayaan tidak hanya memperkaya berbagai
pendekatan yang ada sebelumnya dalam pembangunan desa akan tetapi juga memberikan
ruang baru bagi pembangunan desa, yakni ruang budaya. Kebaruan pendekatan ini tidak
hanya akan menjadikan desa lebih peduli akan kebudayaan yang dimilikinya akan tetapi
sekaligus dapat menjadikan desa sebagai pusat pemajuan kebudayaan, sehingga menjadi
desa yang mandiri. Keberadaan desa sebagai pusat pemajuan kebudayaan tentunya
diharapkan akan memudahkan upaya-upaya pemajuan kebudayaan di tingkatan wilayah
yang ada di atasnya, mulai kecamatan, kabupaten, propinsi, hingga nasional.

Kata Kunci:
desa; kebudayaan; ketahanan; mandiri; pemajuan
Abstract

This study concerns the Promotion of Culture as an Independent Village through the
Improvement of Cultural Resilience. The problem in villages that possess culture is the lack
of inventory and documentation related to renewable cultural promotion objects (OPK),

DOI: https://doi.org/10.29408/jhm.v1114.33261 https://e-journal.hamzanwadi.ac.id/index.php/jhm


https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.29408/jhm.v11i4.33261&domain=pdf

Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 11, 4 (2025): 1125-1140 Page 1126 of 1140

because conditions in the field may mean that these cultural promotion objects are still
developing, underdeveloped, or even no longer developing. Through this research, it is hoped
that the potential of OPK in Nagarawangi Village, Rancakalong District, Sumedang
Regency, can be mapped comprehensively. The method used is qualitative research, with
sources collected not only in the form of objects and written sources but also oral and visual
sources. Oral sources were explored through interviews with storytellers as OPK actors and
activists. As for visual sources, the exploration was not only carried out on visual sources in
the form of moving images but also visual sources in the form of still visuals. The results of
this study show a new approach to village development. The Cultural Advancement Village
not only enriches the various existing approaches to village development but also provides a
new space for village development, namely cultural space. The novelty of this approach will
not only make villages more concerned about their culture but also enable villages to become
centers of advancement.

Keywords:
advancement; culture; resilience; self-reliance; village

@ @ @ This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0
International License.

Pendahuluan

Pengertian desa sebagai suatu kesatuan hukum, di mana bertempat tinggal
suatu masyarakat, yang berkuasa mengadakan pemerintahan sendiri. Konsep desa
yang diberikan Soetardjo Kartohadikoesoemo (1953) dapat dikatakan merupakan
konsep paling tua tentang desa yang diberikan oleh orang Indonesia. Desa dalam
Undang-Undang Nomor 6 Tahun 2014 dimaknai sebagai desa dan desa adat atau
yang disebut dengan nama lain, selanjutnya disebut Desa, adalah kesatuan
masyarakat hukum yang memiliki batas wilayah yang berwenang untuk mengatur
dan mengurus urusan pemerintahan, kepentingan masyarakat setempat berdasarkan
prakarsa masyarakat, hak asal usul, dan/atau hak tradisional yang diakui dan
dihormati dalam sistem pemerintahan Negara Kesatuan Republik Indonesia
(Presiden Republik Indonesia, 2014).

Sejalan dengan ruang lingkup tugas yang dimilikinya, Kemenparekraf
mendekatinya melalui pendekatan pariwisata. Oleh karenanya, dikembangkanlah
konsep yang dinamakan Desa Wisata. Berbasis pendekatan tersebut, Kemenparekraf
membuat empat klasifikasi Desa Wisata, dari mulai yang terendah hingga yang
paling tinggi, yakni, desa rintisan, desa berkembang, desa maju, dan desa mandiri
(Febrianto, et al.,, 2025; Nurwanda, et al., 2022). Tidak mau ketinggalan
sebagaimana halnya Kemenparekraf, Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan,
Riset dan Teknologi (Kemendikbudristek), memasuki akhir dasawarsa kedua abad
ke-21 berupaya pula untuk bisa turut serta mengentaskan lebih banyak lagi desa-desa
mandiri. Sejalan pula dengan ruang lingkup tugas dan fungsinya, dalam upayanya
mengembangkan desa-desa mandiri, Kemendikbudristek mendekatinya melalui
pendekatan kebudayaan. Berdasarkan pendekatan itulah, Kemendikbudritsek sejak
tahun 2021 memperkenalkan konsep baru tentang desa, yang dikenal dengan nama
Desa Pemajuan Kebudayaan. Keikutsertaan Kemendikbudristek dalam turut
membangun desa diakselerasi dengan kemunculan Undang-Undang Nomor 5
Tahun 2017 tentang Pemajuan Kebudayaan (Presiden Republik Indonesia, 2017).

Sebagai sebuah konsep baru, Desa Pemajuan Kebudayaan yang diusung oleh
Kemendikbudristek masih memerlukan penguatan serta evaluasi lebih lanjut.

Nyai Kartika, Reiza D.Dienaputra, Susi Machdalena, Prima Agustina Mariamurti, Witakania Sundasari Som, Rony
Hidayat Sutisna/Pemajuan Kebudayaan Sebagai Desa Mandiri Melalui Peningkatan Ketahanan Budaya di Desa
Nagarawangi Sumedang



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 11, 4 (2025): 1125-1140 Page 1127 of 1140

Penguatan di antaranya diperlukan untuk dapat mengukur dengan akurat kualitas
sebuah desa yang akan dijadikan Desa Pemajuan Kebudayaan (Wulandari, 2024).
Sementara itu, evaluasi diperlukan untuk mengetahui sejauh mana program Desa
Pemajuan Kebudayaan ini berkontribusi dalam meningkatkan klasifikasi sebuah
desa hingga menuju desa mandiri.

Sumedang sebagai puseur (pusat) budaya Sunda memiliki keberagaman budaya
yang masih terpelihara. Salah satu desa yang juga memiliki keberagaman budayanya
adalah Desa Nagarawangi Kecamatan Rancakalong Kabupaten Sumedang. Ada
event tahunan yang diselenggarakan salah satunya adalah upacara adat Ngalaksa.
Untuk melihat potensi budaya lain yang dimiliki Desa Nagarawangi terkait
kebudayaan, perlu adanya pemutakhiran data pemajuan kebudayaan yang
dimiliknya. Penelitian ini bertujuan menjelaskan pemajuan kebudayaan sebagai desa
mandiri melalui peningkatan ketahanan budaya. Oleh karena itu penelitian ini
penting dilakukan untuk menjawab sejauh mana data terbarukan.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif. Penelitian kualitatif sebagai
prosedur yang dilakukan dalam penelitian untuk menghasilkan data dan fakta di
lapangan yang dideskripsikan berupa kalimat atau tulisan tentang masyarakat serta
perilaku yang terjadi di lapangan (Moleong, 2018; Taylor, et al., 2015). Narasumber
penelitian adalah tetua adat setempat atau rurukan, pemangku desa seperti kepala
desa (kuwu), dan masyarakat setempat.

Penelitian ini memakai pendekatan kualitatif dengan studi kasus di Desa
Nagarawangi, Kecamatan Rancakalong, Kabupaten Sumedang. Tujuan penelitian
ini adalah (1) Mendeskripsikan situasi dan kondisi objek pemajuan kebudayaan desa
serta (2) Menyusun strategi pemberdayaan kelembagaan desa dalam pemanfaatan
Objek Pemajuan Kebudayaan yang masih berkembang sebagai bagian dari
ketahanan budaya menjadi desa mandiri. Proses pengumpulan data penelitian ini
menggunakan wawancara mendalam, observasi, studi pustaka, penelusuran
dokumen, dan catatan lapangan. Data divalidasi dengan teknik triangulasi. atau
mengecek sumber lain untuk memastikan keselarasan data (Creswell, 2003). Lantas,
data diolah dengan teknik pengolahan tematik berupa melakukan labeling dan
coding pada data, mendeskripsikan dan mengorganisasikan data berdasarkan
hubungan-hubungan logis, serta mengeksplorasi data berdasarkan konsep-konsep
penelitian sebagai bagian dari proses analisis (Creswell, 2003).

Untuk mencapai hasil yang optimal, dalam tahapan heuristik, dilakukan riset
pustaka maupun riset lapangan. Riset pustaka dilakukan untuk memperoleh
pemahaman yang maksimal tentang Desa Pemajuan Kebudayaan dan destinasi
wisata budaya. sementara itu riset lapangan dilakukan untuk menjejaki desa-desa
pemajuan kebudayaan yang sudah berhasil menjadikan dirinya sebagai destinasi
wisata budaya, baik yang ada di Provinsi Jawa Barat maupun di luar Provinsi Jawa
Barat. Dengan demikian, melalui riset lapangan ini akan diperoleh best practice
tentang Desa Pemajuan Kebudayaan yang berhasil menjadikan dirinya sebagai
destinasi wisata budaya. Melalui upaya tersebut, hasil riset ini diharapkan benar-
benar dapat menjadi cermin bagi desa-desa pemajuan kebudayaan yang akan
mengembangkan dirinya menjadi destinasi wisata budaya.

Nyai Kartika, Reiza D.Dienaputra, Susi Machdalena, Prima Agustina Mariamurti, Witakania Sundasari Som, Rony
Hidayat Sutisna/Pemajuan Kebudayaan Sebagai Desa Mandiri Melalui Peningkatan Ketahanan Budaya di Desa
Nagarawangi Sumedang



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 11, 4 (2025): 1125-1140 Page 1128 of 1140

Hasil dan Pembahasan

Desa Nagarawangi merupakan bagian dari wilayah Desa Cibunar. Terkait
pemekaran ini, wilayah pemekaran dari Desa Cibunar harus ditetapkan nama
desanya. Setelah melalui musyawarah desa, akhirnya disepakati tentang nama desa
pemekaran yaitu Desa Nagarawangi. Desa Nagarawangi memiliki arti sebagai
tempat yang harum (Nagara = Tempat, Wangi = Harum). Paska pemekaran wilayah,
Desa Nagarawangi memiliki wilayah di bagian timur bekas wilayah desa induk
(Profil Desa Nagarawangi, 2022). Berikut adalah Objek Pemajuan Kebudayaan yang
berada di Desa Nagarawangi Kecamatan Rancakalong Kabupaten Sumedang.

Sepuluh Objek Pemajuan Kebudayaan di Desa Nagarawangi

Tradisi lisan adalah tuturan yang diwariskan secara turun-temurun oleh
masyarakat. Tradisi lisan dapat berupa dongeng, rapalan, pantun, dan cerita rakyat.
Tradisi Lisan dapat berupa peribahasa dan pepatah serta ungkapan-ungkapan bijak
dan kiasan yang dipakai untuk memberikan nasihat dan petuah dalam kehidupan
masyarakat Desa Nagarawangi yang masih ada dalam kehidupan sehari-hari
(Dienaputra, et al., 2022). Dalam masyarakat Sunda ada istilah yang disebut pamali
yaitu sesuatu yang tabu atau tidak boleh dilanggar dalam adat masyarakat Sunda
(As’ari & Hendriawan, 2016; Raka, et al., 2011).

Cerita Nyi Ratna masih relatif diketahui masyarakat Desa Nagarawangi,
biasanya didongengkan oleh orang tua kepada anaknya. Dikisahkan hiduplah
seorang wanita cantik bernama Nyi Ratna di Desa Rancakalong. Kecantikan Nyi
Ratna membuat banyak pemuda di desa tersebut jatuh cinta padanya. Namun, Nyi
Ratna menolak pernyataan cinta dari banyak pemuda. Hal ini membuat para
pemuda tersebut sakit hati dan merencanakan pembunuhan terhadap Nyi Ratna.
Pada suatu hari, sekelompok pemuda berhasil membunuh Nyi Ratna. Mereka
kemudian memutilasi tubuh Nyi Ratna dan menyebarkan bagian-bagian tubuhnya
ke beberapa tempat. Beberapa tempat tersebut kemudian dijadikan sebagai asal usul
dari Ny1 Ratna. Misalnya, “Cipala” atau “Sirah Cigintung” dijadikan asal usul Nyi
Ratna karena kepala Nyi Ratna diletakan di daerah tersebut. Nama daerah, “Lebak
Tulang” dijadikan asal usul Nyi Ratna karena tulang belulang Nyi Ratna diletakan
di daerah tersebut. Selain itu juga paha Nyi Ratna dibuang ke daerah yang kini
disebut “Malingping”. Tempat saat memutilasi Nyi Ratna disebut dengan “Lebak
Ratna” (Wawancara dengan Asep Wely, 9 Januari 2025).

Tradisi lisan yang masih dikenal masyarakat yaitu asal usul terkait penamaan
daerah atau nama tempat (toponimi) (Sobarna, et al., 2018), seperti Dusun Pasir
Dogdog, Dusun Cibeurih, Dusun Pangkalan, Dusun Legok Bitung, dan Dusun Pasir
Benteng. Tradisi lisan yang terkait larangan pergi ke kebun, gunung, dan hutan pada
hari Sabtu, Larangan menumbuk padi pada hari Senin, tidak boleh menunggu pada
hari Senin dan Sabtu, tidak boleh pergi ke makam pada hari Sabtu, tidak boleh
menggiling padi. Lalu ada juga tradisi lisan terkait kesenian Tarawangsa, ngabubur
suro, ngabubur bodas, dan adat istiadat Ngalaksa.

Manuskrip adalah naskah beserta segala informasi yang terkandung di
dalamnya yang memiliki nilai budaya dan sejarah (Bustamam, 2017). Manuskrip
dapat berupa serat, babad, hikayat, dan kitab. Di Desa nagarawangi ada Buku
Sejarah Sanghiang Nur Cahya Elmu Tauhid pemilik naskah Abah Parya. Manuskrip
Buku Sejarah Sanghiang Nur Cahya Elmu Tauhid menggunakan bahasa Sunda kuno
dengan banyak kiasan, sehingga sulit dipahami dan diterjemahkan secara akurat.

Nyai Kartika, Reiza D.Dienaputra, Susi Machdalena, Prima Agustina Mariamurti, Witakania Sundasari Som, Rony
Hidayat Sutisna/Pemajuan Kebudayaan Sebagai Desa Mandiri Melalui Peningkatan Ketahanan Budaya di Desa
Nagarawangi Sumedang



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 11, 4 (2025): 1125-1140 Page 1129 of 1140

Selain itu, karena isi manuskrip didasarkan pada ilham yang didapat oleh penulis,
validitas sejarahnya sulit diverifikasi. Minimnya aksesibilitas dan potensi bias
interpretasi juga menjadi hambatan dalam memahami makna.

Naskah Kala Cakra merupakan sistem tata ruang dan waktu, bentuknya sendiri
seperti kompas, dan seharusnya menjadi pedoman bagi masyarakat Sunda.
Dipergunakan oleh seluruh wilayah nusantara, terutama di daerah Priangan.
Dasarnya sendiri dari sebuah naskah bernama Parahiang/Paraguru yang ditulis di
kulit kijang. Sistem dan perhitungan Kala Cakra menciptakan kalender Kala Uga.

Adat Istiadat adalah kebiasaan yang didasarkan pada nilai tertentu dan
dilakukan oleh kelompok masyarakat secara terus-menerus dan diwariskan pada
generasi berikutnya. Adat istiadat dapat berupa tata kelola lingkungan dan tata cara
penyelesaian sengketa. Adat istiadat yang masih dilakukan di Desa Nagarawangi di
antaranya adalah RW Sa-Wangi, Kebiasaan masyarakat untuk iuran sebesar sa-,
yakni sarebu (Rp. 1.000,00), sapuluh rebu (Rp. 10.000,00), saratus rebu (Rp.
100.000,00), sajuta (Rp. 1000.000,00), dan seterusnya, untuk keperluan RW seperti
santunan apabila terdapat warga yang terkena musibah atau meninggal dunia,
kebutuhan untuk hajat lembur, dan kegiatan RW lainnya.

Prosesi Ngalaksa dalam upacara adat di Rancakalong terdiri dari beberapa
tahap yang saling berhubungan (Aliyudin, 2020). Upacara ini diawali dengan
persiapan yang cermat, di mana masyarakat mengumpulkan bahan-bahan sesaji dan
menyusun rencana acara. Saat pelaksanaan, ritual mencakup berbagai elemen
penting, seperti doa, penyajian sesaji, serta pertunjukan seni tradisional yang
menambah kesakralan acara. Setiap tahap dalam prosesi ini tidak hanya sekadar
serangkaian ritual, tetapi juga memiliki makna mendalam yang mencerminkan
kearifan lokal dan nilai-nilai budaya masyarakat. Melalui upacara ini, masyarakat
mengungkapkan rasa syukur kepada Tuhan dan alam serta memohon keberkahan
dan keselamatan. Memahami tahapan-tahapan dalam prosesi Ngalaksa menjadi hal
yang penting, karena berperan dalam melestarikan tradisi, membentuk karakter,
serta memperkuat identitas budaya dan sosial masyarakat Sunda.

Ritus adalah Tata cara pelaksanaan upacara atau kegiatan yang didasarkan
pada nilai tertentu dan dilakukan oleh kelompok masyarakat secara terus menerus
dan diwariskan pada generasi berikutnya. Ritus dapat berbentuk perayaan,
peringatan kelahiran, upacara perkawinan, upacara kematian, dan ritual
kepercayaan beserta perlengkapannya.

Hajat lembur diadakan setiap bulan Maulid dengan menyajikan tumpeng
seperti sesajen untuk keselamatan dan penjagaan lingkungan. Masyarakat biasanya
banyak yang ziarah ke makam leluhur. Menurut kepercayaan masyarakat sekitar jika
ingin mengetahui jiwa kesenian dalam diri seseorang maka orang tersebut harus tidur
di atas makam leluhur dengan beralaskan bambu atau kayu, jika alas kayu berubah
menjadi panjang maka dipercaya ada jiwa seni di dalam diri orang tersebut. Dalam
pelaksanaan hajat lembur ini biasanya warga akan berkumpul dan mengadakan
acara tumpeng serta berdoa meminta keselamatan dari bahaya untuk masyarakat
dan tempat tinggal mereka. Namun, ada sebagian warga yang memilih untuk
percaya dan ada yang memilih untuk tidak percaya. Ada juga ritus terkait pembuatan
Bubur Suro, Hajat Paelingan, Hajat Lembur Dusun Legok Bitung, dan Disuguh,

Pengetahuan tradisional adalah seluruh ide dan gagasan dalam masyarakat,
yang mengandung nilai-nilai setempat sebagai hasil pengalaman nyata dalam
berinteraksi dengan lingkungan, dikembangkan secara terus-menerus dan diwariskan

Nyai Kartika, Reiza D.Dienaputra, Susi Machdalena, Prima Agustina Mariamurti, Witakania Sundasari Som, Rony
Hidayat Sutisna/Pemajuan Kebudayaan Sebagai Desa Mandiri Melalui Peningkatan Ketahanan Budaya di Desa
Nagarawangi Sumedang



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 11, 4 (2025): 1125-1140 Page 1130 of 1140

pada generasi berikutnya. Pengetahuan tradisional antara lain kerajinan, busana,
metode penyehatan, jamu, makanan dan minuman tradisional, serta pengetahuan
dan kebiasaan perilaku mengenai alam dan semesta.

Metode kesehatan dan obat tradisional Daun Madinah. Daun Madinah dipercaya
bisa meredakan demam pada anak dengan cara dipetik, diperas, dan kemudian
dibalurkan ke badan anak tersebut. Puyuh pager bisa mengobati sakit perut dengan
cara dibakar terlebih dahulu kemudian dicampurkan ke dalam kopi. Daun sirsak,
pucuk arbei, daun alpukat, dan daun pandan dipercaya dapat menurunkan tekanan
darah tinggi dengan cara campuran daun tersebut direbus kemudian diminum saat
sudah dingin.

Metode kesehatan dan obat tradisional, tanaman Sereh Wangi, Binahong,
Kumis Kucing, Beluntas, Serai Bodas (Putih) dan Sereh Beureum (Merah), Tanaman
Panglai Hitam dan Panglai Kuning, Tanaman Pacing, Jarak, Kunci, Brotowali,
Jawer Kotok, Honje, Kalingsir, dan Karuk. Selain itu ada pengobatan alternatif Nek
Maya, dikenal dengan kemampuan spiritualnya yang muncul secara tiba-tiba tanpa
garis keturunan atau pembelajaran khusus. Kemampuan ini bermula dari mimpi
spiritual, di mana ia bertemu dengan sosok berjanggut putih yang membimbingnya
melewati berbagai pengalaman simbolis. Dalam mimpi itu, Mak Maya diuji
keberaniannya, dan sejak saat itu ia dianugerahi kemampuan untuk membantu orang
lain melalui perantara air yang didoakan. Air ini dapat diminum atau digunakan
untuk mandi, menjadi medium penyembuhan yang dilakukan dengan penuh
ketulusan tanpa memaksa kepercayaan orang lain.

Teknologi tradisional adalah keseluruhan sarana untuk menyediakan barang-
barang atau cara yang diperlukan bagi kelangsungan atau kenyamanan hidup
manusia dalam bentuk produk, kemahiran, dan keterampilan masyarakat sebagai
hasil pengalaman nyata dalam berinteraksi dengan lingkungan, dikembangkan
secara terus-menerus dan diwariskan pada generasi berikutnya. Teknologi tradisional
berupa arsitektur, perkakas pengolahan sawah, alat transportasi, dan sistem irigasi.

Magawe, dahulu membajak sawah masih menggunakan kerbau. Hal ini juga
yang melatarbelakangi daerah ini disebut sebagai pasir munding dikarenakan pada
zaman dulu banyak kerbau di daerah ini yang digunakan untuk membajak sawah.
Hawu adalah tungku tradisional yang digunakan untuk memasak oleh masyarakat
Sunda. Di desa ini Aawu biasanya digunakan untuk kegiatan bubur suro dan bubur
bodas.

Pengrajin Sapu Ijuk, kerajinan injuk di Dusun Lebak Tulang, termasuk Desa
Nagarawangi, semakin langka karena pohon aren sebagai bahan bakunya sulit
ditemukan. Namun, Furnama tetap bertahan menekuni usaha ini sejak usia 17 tahun
(Wawancara tanggal 9 Januari 2025). Ia memulai dengan mengamati cara membuat
injuk, mencoba sendiri, hingga akhirnya mendirikan usaha yang kini
memberdayakan beberapa tetangganya. Proses produksi dimulai dari pengambilan
serat injuk di pangkal pelepah pohon aren (Arenga pinnata), yang dijalin menjadi sapu
injuk. Dalam sehari, ia mampu menghasilkan rata-rata 50 kg injuk dengan harga jual
Rp. 9.000 per kilogram. Produk ini dijual kepada tiga distributor utama, termasuk di
Surabaya, yang kemudian mengekspornya ke luar negeri. Meskipun memiliki
peluang ekspor, Furnama masih menghadapi keterbatasan dana dan pasar, sehingga
belum mampu memperluas produksi sapu injuk.

Nyai Kartika, Reiza D.Dienaputra, Susi Machdalena, Prima Agustina Mariamurti, Witakania Sundasari Som, Rony
Hidayat Sutisna/Pemajuan Kebudayaan Sebagai Desa Mandiri Melalui Peningkatan Ketahanan Budaya di Desa
Nagarawangi Sumedang



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 11, 4 (2025): 1125-1140 Page 1131 of 1140

Gambar 1. Tumpukan [juk
Sumber: Data penelitian, 2025

Selain menggunakan bahan baku dari Desa Nagarawangi, Furnama sering
mendapatkan bahan dari Gunung Halu dan Cililin jika persediaan kurang. Ia bekerja
dari pukul 7 pagi hingga 2 siang bersama beberapa karyawan dengan sistem upah
borongan berdasarkan jumlah injuk yang dihasilkan. Penjualan injuk selalu diminati
selama stok tersedia, meskipun sistem pembayaran dari pembeli kadang ditunda
hingga tiga hari. Meski usahanya bertahan, dukungan pemerintah desa masih sangat
minim. Saat pandemi, hanya ada penyuluhan untuk pengajuan surat keterangan
usaha, tetapi bantuan yang diterima tidak merata dan sering salah sasaran. Furnama
juga mengandalkan pesanan tanpa sistem PO, sehingga produksi segera dilakukan
bila bahan tersedia. Keuntungan dari usahanya dihitung per tahun, karena
pengerjaan sering kali bergantung pada permintaan dan ketersediaan bahan baku.

Seni adalah ekspresi artistik individu, kolektif, atau komunal, yang berbasis
wawasan budaya maupun berbasis kreativitas penciptaan baru, yang terwujud dalam
berbagai bentuk kegiatan dan/atau medium. Seni dapat berbentuk seni pertunjukan,
seni rupa, seni sastra, film, seni musik, dan seni media.

Tarawangsa dimulai saat dahulu di Rancakalong tidak ada padi dan
masyarakat menggunakan hanjeli sebagai sumber pangan. Hanjeli memiliki tekstur
yang licin disimpan di dalam leuit dan pernah memakan korban anak kecil. Anak
kecil tersebut jatuh ke dalam leuit dan ditemukan dalam kondisi membusuk. Sejak
saat itu hanjeli tidak disimpan di dalam leuit dan masyarakat mulai membawa bibit
padi dari Mataram. Pada zaman itu membawa bibit padi dari Mataram sebenarnya
tidak diperbolehkan sehingga masyarakat berinisiatif untuk membawa bibit padi
dengan dimasukan ke dalam alat musik. Namun pada saat pengecekan alat musik
tersebut dipukul dan hanya alat musik kecapi dan rebab yang dapat berbunyi
sehingga alat musik tersebut yang hanya digunakan pada kesenian Tarawangsa.

Tarawangsa adalah singkatan dan memiliki 3 versi, yaitu tabeuhat rahayu.
Tarawangsa terdiri dari dua alat, yaitu rebab keset/rebab jangkung dan kacapi. Rebab
sendiri terdiri dari dua senar dan terbuat dari injuk, namun sekarang dibuat dari
kawat rem/kabel kopling. Biasanya dulu gelaran Tarawangsa dipakai setelah panen
raya/ampih pare masyarakat Rancakalong, tujuannya untuk silahturahmi dan
menghilangkan rasa cape petani. Untuk sekarang, Tarawangsa dapat digunakan
untuk pernikahan, sunatan, hajat lembur, dan lain-lain. Kecapi memiliki 7 senar dan
rebab 2 senar, menandakan 7 hari dan 2 kalimat syahada yang menandakan bahwa
orang Islam harus menjalankan syariat Islam dalam 7 hari atau setiap hari. Ada yang
menyebutkan Tarawangsa sudah ada dari abad ke-14 akhir Muakharam atau 16.

Nyai Kartika, Reiza D.Dienaputra, Susi Machdalena, Prima Agustina Mariamurti, Witakania Sundasari Som, Rony
Hidayat Sutisna/Pemajuan Kebudayaan Sebagai Desa Mandiri Melalui Peningkatan Ketahanan Budaya di Desa
Nagarawangi Sumedang



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 11, 4 (2025): 1125-1140 Page 1132 of 1140

Guru besar Tarawangsa di seluruh Rancakalong sekarang adalah Abah Abun.
Tarawangsa sendiri memiliki 2 aliran, yakni Abah Abun dan Abah Mias. Untuk
Abah Abun sendiri merupakan aliran yang memperbolehkan kolaborasi tarawangsa
dengan alat musik lainnya.

Gambar 2. Alat Tarawangsa dan Jentreng yang digunakan dalam pelaksanaan
kesenian Tarawangsa
Sumber: Data penelitian, 2025

Tarawangsa adalah nama alat musik yang dibunyikan dengan cara digesek
(Adhimas, et al., 2023; Nurwansah, 2020). Bentuknya seperti rebab, namun yang
disebut Tarawangsa hanya memiliki dua senar. Ada bagian persegi panjang yang
fungsinya seperti tabung, juga da satu gagang yang panjang. Alat musik ini
dimainkan dalam posisi alat bersiri seperti posisi selo saat dimainkan. Tarawangsa
ini dimainkan dengan paduan petikan kecapi. Kecapi khusus tarawangsa disebut
Seni Tarawangsa sudah ada sejak abad ke-15 dan awalnya diciptakan sebagai sarana
penyebaran agama Islam. Seiring waktu, Tarawangsa berkembang menjadi bagian
dari upacara adat untuk menghormati Dewi Sri, dewi kesuburan dan padi.

Seni reak terbagi menjadi dua aliran yaitu buhun atau kuno dengan empat alat
musik dogdog, dan aliran modern dengan tambahan instrumen seperti tangedur,
terompet, goong, bonang, dan sinden. Seni reak ini sudah dijalani oleh Apih Alam
selama 15 tahun (kesenian singa depok dan kuda renggong). Pertunjukan seni reak
fleksibel dan tidak terikat waktu, bisa untuk karnaval, khitanan, ulang tahun, dan
slametan. Sesajen seperti susuguh, rujak kalapa, rujak kembang, dan lainnya penting
dalam reak, jika tidak terpenuhi bisa menyebabkan kerasukan oleh sesepuh.
Biasanya ada enam hingga delapan orang media dalam reak, tetapi bisa lebih jika
yang merasuki adalah jin lain. Jenis reak mencakup kuda lumping dan bangbarongan
yang memiliki permintaan berbeda saat kerasukan. Kuda lumping menginginkan
remahan beling dan paku, sedangkan bangbarongan menginginkan telur mentah dan
daging mentah. Walau terdengar ekstrem, makanan tersebut tidak berdampak
negatif setelah sadar.

Nyai Kartika, Reiza D.Dienaputra, Susi Machdalena, Prima Agustina Mariamurti, Witakania Sundasari Som, Rony
Hidayat Sutisna/Pemajuan Kebudayaan Sebagai Desa Mandiri Melalui Peningkatan Ketahanan Budaya di Desa
Nagarawangi Sumedang



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 11, 4 (2025): 1125-1140 Page 1133 of 1140

Gambar 3. Berfoto Bersama Apih Alam
Sumber: Data penelitian, 2025

Dalam pertunjukan seni reak, ada ilmu kebal yang dimiliki oleh setiap
mediator, menggunakan ular dan rantai besi yang menambah esensi seni reak. Alat
musik dan media reak seperti dogdog terbuat dari kayu dan kulit domba atau sapi,
sementara kuda lumping dan bangbarongan dibuat dengan bahan yang berbeda.
Bangbarongan kepala terbuat dari kayu diukir, dan badan dari karung goni dengan
bulu dari tali rafia. Grup seni reak Putra Alam Sawargi memiliki 25 anggota, dan jika
digabung dengan singa depok dan kuda renggong bisa mencapai 70 orang. Alat
musik dogdog diganti setiap dua sampai tiga tahun. Alam juga menjual alat musik
serta kuda lumping dan bangbarongan dengan harga beragam, misalnya
bangbarongan besar seharga 1.800.000 rupiah dan kecil seharga 800.000 rupiah.

Singa Depok dahulunya merupakan bagian dari aliran Buhun, tetapi
modernisasi telah menghadirkan kombinasi elemen dangdut dan Sunda dalam seni
ini. Meskipun cara ngibingnya telah berkembang, gerakan khas Buhun dan ngibing
tradisional masih dipertahankan. Alat musik yang digunakan mencakup kendang,
gedur, goong, bonang, dan simbel. Ritual sajen juga dilakukan, meski lebih
sederhana dibandingkan seni Reak, hanya untuk menghormati leluhur sebagai
bentuk permisi dan doa untuk keselamatan serta kelancaran (bebakti kanggo
karuhun). Biasanya, grup pemain terdiri dari empat orang. Grup Putra Alam
Sawargi, yang berdiri sejak 2010, telah memanfaatkan platform YouTube untuk
memperkenalkan kesenian mereka. Badan singa terbuat dari kayu, dengan bulu di
bagian kepala terbuat dari tali rafia atau kain beludru. Selain aktif di dunia seni, Pa
Alam juga membuat dan menjual alat musik, kuda lumping, serta properti Singa
Depok, yang dijual dalam bentuk full set seharga Rp 2.500.000 dan siap pakai.

Seni Calung, milik Demplon, seorang pecinta seni calung, awalnya tinggal di
Dusun Pemekaran (RW 3 RT 12) dan sempat bergabung dengan kelompok calung
lain. Ta membeli alat musik calung dari seseorang di Cimacan dan menyimpannya
di Dusun Lebak Tulang. Demplon kemudian membentuk kelompok calung yang
beranggotakan orang tua dari berbagai wilayah di Rancakalong. Latihan kelompok
biasanya dilakukan di rumah Pak Demplon secara tidak terjadwal, menyesuaikan
waktu luang anggotanya. Kasepuhan kelompok ini berada di Dusun Citungku,
tempat calung dipadukan dengan gamelan dan jaipongan. Kesenian ini sering
ditampilkan dalam acara perayaan seperti 17 Agustusan dan pawai desa,
menggunakan alat musik seperti calung, gong, kecrekan, dan kendang, dengan
penyanyi laki-laki atau perempuan.

Nyai Kartika, Reiza D.Dienaputra, Susi Machdalena, Prima Agustina Mariamurti, Witakania Sundasari Som, Rony
Hidayat Sutisna/Pemajuan Kebudayaan Sebagai Desa Mandiri Melalui Peningkatan Ketahanan Budaya di Desa
Nagarawangi Sumedang



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 11, 4 (2025): 1125-1140 Page 1134 of 1140

Namun, Demplon menghadapi tantangan dalam mempertahankan kesenian
calung. Minat generasi muda menurun, dan anggota kelompok memiliki kesibukan
masing-masing sehingga latihan sering tidak lengkap. Alat musik yang digunakan
dimiliki oleh Kasepuhan Abah Suhari, bukan milik Demplon sendiri. Lagu-lagu
yang dimainkan tidak memiliki kriteria khusus, seringkali mengambil lagu-lagu
Darso. Seni calung ini juga tidak membutuhkan sesajen atau ritual tertentu. Di
Nagarawangi, kesenian calung kini hanya bertahan di Dusun Lebak Tulang.

Demplon percaya bahwa keberlanjutan seni calung bergantung pada
keterlibatan generasi muda. Meski sudah berusaha mengajak anak muda untuk
belajar dan memainkan alat musik calung, mereka lebih tertarik menonton daripada
berpartisipasi langsung. Bahkan, kelompok calung pernah menolak undangan tampil
di Geotheater, karena kurangnya personil. Jika para sesepuh pemain calung
meninggal dunia, Demplon khawatir kesenian ini akan punah. Ia berharap
pemberdayaan anak muda dapat menjaga kelestarian seni calung di masa depan.

Karawitan adalah seni musik tradisional Indonesia yang menggunakan
gamelan sebagai alat musik utamanya, dengan komposisi dan irama yang harmonis.
Dalam tradisi ini, terdapat dua aliran utama, yaitu Pelog Degung yang sering
dimainkan dalam acara pernikahan dan Salendro Jaipong yang biasanya mengiringi
acara khitanan. Selain sebagai hiburan, seni karawitan juga digunakan dalam
berbagai acara adat dan pertunjukan seni. Meskipun alat musiknya didukung oleh
desa dan SD Pasir Benteng, tantangan utamanya adalah kurangnya sumber daya
manusia yang terampil, sehingga alat musik seringkali tidak terpakai karena
minimnya pemain.

Kesenian Kuda Renggong adalah hiburan tradisional yang sering ditampilkan
di acara sunatan untuk menghibur anak yang disunat. Tradisi ini sudah ada sejak
zaman leluhur dan terus diwariskan. Selama hampir 40 tahun, Kuda Renggong
berkembang dengan menggunakan kuda-kuda pilihan, biasanya bertubuh besar dan
berasal dari keturunan kuda Australia, yang dilatih khusus untuk melakukan atraksi
unik. Pertunjukan renggong selalu disertai musik. Grup musiknya terdiri dari
beberapa alat, antara lain gong, kerontang, bedug, bonang, kecrek, suling, dan gitar.
Suara tambahan dari sound system juga melengkapi hiburan ini. Dalam atraksi
renggong, anak yang disunat akan menunggangi kudanya. Jarak yang ditempuh bisa
mencapai dua kilometer atau lebih, tergantung permintaan dari pihak yang
mengadakan acara. Pelatihan kuda renggong dilakukan secara mandiri oleh tim yang
terlibat, dengan mengandalkan kecerdasan dan keterampilan orang-orang yang
sudah berpengalaman. Tidak ada bantuan dari pemerintah untuk pelatihan ini.
Terkait dengan kelanjutan kesenian renggong, jika ada generasi berikutnya yang
ingin melanjutkan, dipersilakan. Menurut pandangan Koko, tidak ada paksaan
dalam hal ini.

Nyai Kartika, Reiza D.Dienaputra, Susi Machdalena, Prima Agustina Mariamurti, Witakania Sundasari Som, Rony
Hidayat Sutisna/Pemajuan Kebudayaan Sebagai Desa Mandiri Melalui Peningkatan Ketahanan Budaya di Desa
Nagarawangi Sumedang



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 11, 4 (2025): 1125-1140 Page 1135 of 1140

Sumber: Data penelitian, 2024

Bahasa adalah sarana komunikasi antarmanusia, baik berbentuk lisan, tulisan,
maupun isyarat, antara lain, bahasa Indonesia dan bahasa daerah. Masyarakat Desa
Nagarawangi masih aktif berbahasa Sunda, walaupun sebagian orang sudah mulai
menggunakan bahasa Indonesia untuk sehari-hari. Menurut masyarakat muda
bahasa Sunda sulit, karena multi makna. Bahasa Indonesia digunakan dalam acara
formal dan pembelajaran di sekolah-sekolah, serta banyak juga masyarakat yang
mulai menggunakan bahasa Indonesia dalam kehidupan sehari-hari.

Permainan rakyat adalah berbagai permainan yang didasarkan pada nilai
tertentu dan dilakukan oleh kelompok masyarakat secara terus menerus dan
diwariskan pada generasi berikutnya, yang bertujuan untuk menghibur diri, antara
lain, permainan kelereng, congklak, gasing, dan gobak sodor. Kolecer sendiri
merupakan merupakan kincir angin yang pada umumnya terbuat dari bambu.
Ketika kolecer terpasang dan berputar, benda ini akan menghasilkan suara kencang
yang menjadikan ciri khas dan pesona kolecer dari masing-masing daerah. Dalam
istilah Sunda ”nyeguk” tekanan angin yang kuat memutarkan kolecer tersebut sampai
melengkung ke belakang dan ketika angin melemah gerakan kolecer kembali
tersentak ke depan dan berbunyi "wuuk” suara yang dihasilkan itu yang menjadi
kebanggaan pemiliknya (Direktorat Warisan dan Diplomasi Budaya, 2019).

Gambar 5. Kolecer
Sumber: Data penelitian, 2025

Pris-prisan atau Bebentengan adalah permainan yang dimainkan oleh dua tim.
Masing-masing tim minimal 3 anak. Cara memainkan permainan tradisional ini
terbilang sulit namun asik. Membutuhkan strategi yang bagus agar benteng lawan
bisa dikuasai. Babancakan merupakan salah satu permainan rakyat tradisional yang
berasal dari tanah Sunda. Permainan ini berjenis petak umpet atau dalam bahasa
Sunda disebut “Ucing Sumput”’, permainan ini memakai objek berupa sebuah
batu/genteng sebanyak jumlah pemain yang kemudian disusun dan ditempatkan
dalam dua buah lingkaran yang berdampingan.

Nyai Kartika, Reiza D.Dienaputra, Susi Machdalena, Prima Agustina Mariamurti, Witakania Sundasari Som, Rony
Hidayat Sutisna/Pemajuan Kebudayaan Sebagai Desa Mandiri Melalui Peningkatan Ketahanan Budaya di Desa
Nagarawangi Sumedang



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 11, 4 (2025): 1125-1140 Page 1136 of 1140

Permainan kelereng lingkaran dimulai dengan menggambar lingkaran di tanah,
lalu setiap pemain menaruh kelereng di dalamnya. Pemain menjepret kelereng dari
luar lingkaran untuk mengeluarkan kelereng di dalam. Kelereng yang berhasil
dikeluarkan menjadi miliknya, dan pemain terus bermain hingga gagal. Permainan
berakhir ketika semua kelereng habis, dan pemenangnya adalah yang
mengumpulkan kelereng terbanyak. Permainan engklek adalah salah satu permainan
tradisional yang populer di Indonesia, dimainkan dengan cara melompat-lompat di
atas petak-petak yang digambar di tanah. Pola petak-petak ini biasanya berupa kotak-
kotak yang disusun berurutan, sering berbentuk seperti pesawat, dan digambar
menggunakan kapur atau ranting.

Boyboyan adalah permainan yang menggunakan alat sederhana, yaitu bola
kasti atau kertas yang dibentuk seperti bola lalu dibungkus plastik sebagai pengganti
bola kasti dan pecahan genteng kecil. Permainan ini dimainkan oleh dua tim, satu
tim sebagai tim pelempar dan lainnya sebagai tim penjaga. Tim pelempar bertugas
untuk melempar bola dan meruntuhkan tumpukan genteng dari jarak yang sudah
ditentukan. Jika sudah runtuh, maka pemain pelempar harus berlari menghindari
bola yang diarahkan oleh tim penjaga ke arah mereka dan menyusun kembali
genteng yang runtuh tadi tanpa terkena lemparan bola dari tim penjaga mencetak
skor.

Permainan layangan adalah salah satu bentuk permainan tradisional yang
menggunakan layang-layang sebagai alat utamanya. Layang-layang adalah suatu
objek yang terbuat dari kerangka ringan seperti bambu atau plastik, yang dilapisi
dengan bahan seperti kertas, plastik, atau kain, dan dihubungkan dengan tali
panjang. Permainan ini dilakukan di tempat terbuka, seperti lapangan, pantai, atau
area dengan angin yang cukup kencang, karena layangan mengandalkan kekuatan
angin untuk terbang.

Gatrik adalah permainan tradisional yang sederhana namun menyenangkan,
mirip dengan bola kasti tetapi tanpa aturan yang ketat (Ardini, et al., 2025;
Sumarsono, 2022). Pemain bertugas memukul batang bambu kecil dan
melemparkannya, sementara lawan berusaha menangkapnya untuk menggagalkan
giliran pemukul. Jika berhasil, peran mereka pun bertukar. Olahraga tradisional
adalah berbagai aktivitas fisik dan/atau mental yang bertujuan untuk menyehatkan
diri, peningkatan daya tahan tubuh, didasarkan pada nilai tertentu, dilakukan oleh
kelompok masyarakat secara terus-menerus, dan diwariskan pada generasi
berikutnya, antara lain, bela diri, pasola, lompat batu, dan debus.

Penca silat yang ada di Nagarawangi yaitu Daya Sunda yang didirikan oleh
Ema Bratakusuma. Penca berasal dari Cimande (Bogor) yang didirikan oleh Eyang
Kahir. Dalam penca silat terdapat banyak aliran, salah satunya adalah aliran
Cimande, dinamakan aliran Cimande, karena latithannya di pinggir sungai Cimande.
Selanjutnya aliran ini dibawa ke Cianjur oleh Eyang Ibrahim ke Cikalong dan
berubah nama menjadi aliran Cikalong. Olahraga penca silat ini sudah ada sejak
zaman penjajahan, namun ketika penjajahan praktik penca silat dilarang karena dari
penca silat inilah banyak melahirkan pemberontak. Ema sebagai pendiri daya sunda
menyiasati agar penca silat ini tetap bisa dilakukan saat penjajahan dan tidak hilang
dengan cara bergerilya dan melakukan latihan di siang dan malam hari. Penca silat
pada siang hari menjadi tontonan publik saja dengan memasukan seni ibing, namun
pada malam hari penca silat memakai jurus dan tidak menjadi tontonan masyarakat.
Penca silat Daya Sunda sendiri dalam praktiknya dulu memisahkan antara kembang

Nyai Kartika, Reiza D.Dienaputra, Susi Machdalena, Prima Agustina Mariamurti, Witakania Sundasari Som, Rony
Hidayat Sutisna/Pemajuan Kebudayaan Sebagai Desa Mandiri Melalui Peningkatan Ketahanan Budaya di Desa
Nagarawangi Sumedang



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 11, 4 (2025): 1125-1140 Page 1137 of 1140

(ibing) dengan buah (jurus), namun sekarang Daya Sunda menyatukan 7bing dengan
jurus dan ada dua jenis penca silat yaitu penca buhun dan penca modern.

WL

L'y

Gambar 6. Latihan penca silat Daya Sunda
Sumber: Data penelitian, 2025

Panahan khas Sumedang merupakan salah satu jenis panahan tradisional yang
unik dan berbeda dari panahan lainnya. Dalam tradisi ini terdapat konsep Kalacakra,
yang mengacu pada gagasan tentang mandala (lapisan langit). Dalam Kalacakra,
disebutkan terdapat sembilan lapisan langit, yang berbeda dengan konsep Islam yang
menyebutkan adanya tujuh lapisan. Konsep sembilan lapisan mandala dikenal
sebagai anggon dewa, yang berarti kamar atau tempat tinggal bagi para dewa. Istilah
ini juga menginspirasi penamaan alat kayu panjang yang digunakan dalam panahan
khas Sumedang, yaitu gondewa, yang merujuk pada anggon dewa. Pada awalnya,
panahan khas Sumedang digunakan sebagai alat untuk bertahan hidup. Panahan ini
dianggap sebagai salah satu bentuk panahan tradisional yang paling murni
dibandingkan dengan jenis panahan lainnya. Berbagai upaya telah dilakukan untuk
memperkenalkan panahan khas Sumedang kepada masyarakat agar tradisi ini tetap
dikenal dan dilestarikan, tetapi pada prakteknya hanya sebagian kecil masyarakat
yang mau melestarikan tradisi ini.

Kesimpulan

Desa Nagarawangi sudah melakukan hal yang diamanatkan dalam Undang-
Undang Nomor 5 tahun 2017 tentang pemajuan kebudayaan. Desa Nagarawangi
memanfaatkan, melindungi, mengembangkan, serta melakukan pembinaan
terhadap Objek Pemajuan Kebudayaan (OPK) yang dimilikinya. Hal ini sesuai
dengan Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017 tentang Pemajuan Kebudayaan,
bahwa untuk memajukan Kebudayaan Nasional Indonesia, diperlukan langkah
strategis berupa upaya Pemajuan Kebudayaan melalui Pelindungan,
Pengembangan, Pemanfaatan, dan Pembinaan guna mewujudkan masyarakat
Indonesia yang berdaulat secara politik, berdikari secara ekonomi, dan
berkepribadian dalam Kebudayaan.

Potensi untuk berkembang memungkinkan terjadi, tetapi perlu sinergi dari
semua pihak, komunitas, pemerintah desa, karang taruna dan pokdarwis saling
bekerjasama dalam upaya menjadikan kebudayaan sebagai modal untuk menjadi
Desa Mandiri. OPK secara rutin diinventarisasi dan didokumentasikan agar
perkembangannya terpantau. OPK yang perlu perlindungan, pengembangan, dan
pemanfaatan serta pembinaan dapat teridentifikasi dengan baik.

Nyai Kartika, Reiza D.Dienaputra, Susi Machdalena, Prima Agustina Mariamurti, Witakania Sundasari Som, Rony
Hidayat Sutisna/Pemajuan Kebudayaan Sebagai Desa Mandiri Melalui Peningkatan Ketahanan Budaya di Desa
Nagarawangi Sumedang



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 11, 4 (2025): 1125-1140 Page 1138 of 1140

Ucapan Terimakasih

Kami mengucapkan terima kasih kepada Aparat Desa Nagarawangi
Kecamatan Rancakalong Kabupaten Sumedang yang telah menerima kami dengan
baik untuk melaksanakan KKN-PPM Integratif. Terima kasih juga disampaikan
kepada teman-teman mahasiswa KKN Kelompok 162 Desa Nagarawangi periode
Juli-Agustus 2025 atas kerjasamanya dalam proses heuristik pencarian data, dan
pengumpulan data di lapangan, sehingga Program PPM Unpad Bermanfaat ini
berjalan dengan baik.

Referensi

Adhimas, Y. B., Anggoro, R. R. M. K. M., Maulana, M. A., Yasya, L. A., & Deng,
B. (2023). Memahami Hubungan Tarawangsa dan Erhu dalam Perspektif
Etnomusikologi. Resital: Jurnal ~ Seni  Pertunjukan, 24(3), 231-251.
https://doi.org/10.24821/resital.v2413.9396.

Aliyudin, M. (2020). Narasi Sejarah Dalam Upacara Adat Sunda: Kajian Etnografi
Atas Upacara Adat Ngalaksa Di Rancakalong Sumedang. Sosiohumaniora:
Jurnal Ilmu-ilmu Sosial dan Humaniora, 22(2), 259-266.
https://doi.org/10.24198/sosiohumaniora.v2212.21887.

Ardini, P. P., Tine, N., Sari, M., & Ningsih, S. (2025). Bunga Rampai Permainan
Tradisional Nusantara. Penerbit Widina.

As’ari, R., & Hendriawan, N. (2016). Kajian nilai kearifan lokal masyarakat adat
Kampung Naga dalam pengelolaan lingkungan berbasis mitigasi bencana.
In Prosiding Seminar Nasional Geografi UMS (pp. 472-86).

Bustamam, R. (2017). Eksplorasi dan digitalisasi manuskrip keagamaan:
Pengalaman di Minangkabau. Jurnal Lektur Keagamaan, 15(2), 446-469.
https://doi.org/10.31291/jlk.v1512.532.

Creswell, J. W. (2003). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed
MethodsApproaches. Sage Publications.

Darsono, R. (2015). Pengaruh kualitas daya tarik wisata terhadap tingkat kepuasan
wisatawan, studi kasus di Waduk Jatiluhur-Kabupaten Purwakarta. Jurnal
Nasional Pariwisata, 5(1), 14-22. https://doi.org/10.22146/jnp.6361.

Dienaputra, R. D., Machdalena, S., Nugraha, A., & Kartika, N. (2021). Profil Desa
Pemajuan Kebudayaan di Jawa Barat. Unpad Press.

Dienaputra, R. D., Yunaidi, A., & Yuliawati, S. (2022). Inventarisasi dan
Dokumentasi Objek Pemajuan Kebudayaan di Desa Gegesik Lor Kecamatan
Gegesik  Kabupaten Cirebon. Kumawula:  Jurnal  Pengabdian  Kepada
Masyarakat, 5(2), 251-258. https://doi.org/10.24198/kumawula.v5i2.36850.

Edwards, J. 1998. Tourism in rural areas. In Swarbroke J (ed). (1998).
Sustainable Tourism Management. CABI Publishing.

Febrianto, R. S., Susilo, G. A., Sudiro, S., & Gobang, A. A. (2025). Kategorisasi
Atraksi-Aktivitas-Fasilitas Pada Desa Wisata Berbasis Budaya Bertipe

Nyai Kartika, Reiza D.Dienaputra, Susi Machdalena, Prima Agustina Mariamurti, Witakania Sundasari Som, Rony
Hidayat Sutisna/Pemajuan Kebudayaan Sebagai Desa Mandiri Melalui Peningkatan Ketahanan Budaya di Desa
Nagarawangi Sumedang



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 11, 4 (2025): 1125-1140 Page 1139 of 1140

Rintisan. Pawon: Jurnal Arsitektur, 902), 279-300.
https://doi.org/10.36040/pawon.v9i02.15254.

Kartika, N., Dienaputra, R. D., Machdalena, S., Nugraha, A., Suryadimulya, A. S.,
Yuliawati, S., & Hidayat, R. (2024). Ngalaksa Traditional Ceremony as a Local
Wisdom to Maintain Community Social Interaction. Studies in Media and
Communication, 12(3), 63-71. https://doi.org/10.11114/smc.v1213.6950.

Kartohadikoesoemo, S. (1953). Desa. Balai Pustaka.

Makian, S., Borouj, A., & Hanifezadeh, F. (2022). Sustainable tourism development
in rural areas: The case of community-based lodges in Iran. In Tourism planning
and development in the Middle East (pp. 44-60). GB: CABL.

Moleong, L. J. (2018). Qualitative Research Methodology. Remaja Rosdakarya.

Nurwanda, M. 1., Setiyono, B., & Wijayanto, W. (2022). Analisis Upaya
Pemberdayaan Desa Wisata Pandanrejo Dalam Keberhasilan Menjadi 50 Desa
Wisata Unggulan Kementerian Pariwisata dan Ekonomi Kreatif Tahun
2021. Journal  of  Politic and  Government  Studies, 12(1),  85-105.
https://ejournal3.undip.ac.id/index.php/jpgs/article/view/36999.

Nurwansah, 1. (2020). Penelusuran Jejak Musik Instrumental dalam Naskah Sunda
Kuna. Manuskripta, 10(1), 95-146.

Pemerintah Desa Nagarawangi. (2022). Profil Desa Nagarawangi 2022. Pemerintah
Desa Nagarawangi.

Presiden Republik Indonesia. (2014). Undang-Undang Nomor 6 Tahun 2014 tentang
Desa. Kementerian Hukum dan Hak Asasi Manusia Republik Indonesia.

Presiden Republik Indonesia. (2017). Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017 tentang
Pemajuan Kebudayaan. Kementerian Hukum dan Hak Asasi Manusia

Republik Indonesia.
Raharja, S. U. J., Marbun, M., & Chan, A. (2019). Strategi Pengembangan
Pariwisata Perdesaan Di Lebak Muncang, Bandung-Jawa

Barat. Sosiohumaniora: Jurnal Ilmu-ilmu Sosial dan Humaniora, 21(2), 159-165.
https://doi.org/10.24198/sosiohumaniora.v21i2.21051.

Raka, I. D. N., Wiswasta, I. A., & Budiasa, I. M. (2011). Pelestarian tanaman bambu
sebagai upaya rehabilitasi lahan dan konservasi tanah di daerah sekitar mata
air pada lahan marginal di Bali Timur. Jurnal agrimeta, 1(1), 1-11.

Ramli, M., Rinanto, Y., Ariyanto, J., Mafruhah, 1., & Praseptiangga, D. (2016).
Rural Tourism in Ponorogo East Java Indonesia. Journal of Asian Vocational
Education and Training, 9, 52-66.

Sobarna, C., Gunardi, G., & Wahya, W. (2018). Toponimi nama tempat berbahasa
Sunda di  Kabupaten  Banyumas.  Panggung, 28(2), 148-160.
https://doi.org/10.26742/panggung.v2812.426.

Sumarsono, R. N. (2022). Permainan Tradisional Nusantara. Uwais Inspirasi
Indonesia.

Nyai Kartika, Reiza D.Dienaputra, Susi Machdalena, Prima Agustina Mariamurti, Witakania Sundasari Som, Rony
Hidayat Sutisna/Pemajuan Kebudayaan Sebagai Desa Mandiri Melalui Peningkatan Ketahanan Budaya di Desa
Nagarawangi Sumedang



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 11, 4 (2025): 1125-1140 Page 1140 of 1140

Taylor, S. J., Bogdan, R., & DeVault, M. L. (2015). Introduction to qualitative research
methods: A guidebook and resource. John Wiley & Sons.

Wulandari, D. (2024). Implementasi program pemajuan kebudayaan desa: tinjauan
pemberdayaan masyarakat berbasis budaya. Jurnal Pendidikan Dan
Kebudayaan, 9(1), 20-34. https://doi.org/10.24832/jpnk.v9i1.4489.

Yustisia, T. V. (2015). Undang-Undang Nomor 6 Tahun 2014 Tentang Desa dan Peraturan
Terkait. Visimedia.

Nyai Kartika, Reiza D.Dienaputra, Susi Machdalena, Prima Agustina Mariamurti, Witakania Sundasari Som, Rony
Hidayat Sutisna/Pemajuan Kebudayaan Sebagai Desa Mandiri Melalui Peningkatan Ketahanan Budaya di Desa
Nagarawangi Sumedang



