
Jurnal Humanitas 
Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 

ISSN Print (2407-4411), ISSN Online (2502-406X) 

 

DOI: https://doi.org/10.29408/jhm.v11i4.33261 https://e-journal.hamzanwadi.ac.id/index.php/jhm 

Pemajuan Kebudayaan Sebagai Desa Mandiri Melalui Peningkatan 

Ketahanan Budaya di Desa Nagarawangi Sumedang 

Nyai Kartika,1* Reiza D.Dienaputra,1 Susi Machdalena,2 Prima Agustina 

Mariamurti,3 Witakania Sundasari Som,3 Rony Hidayat Sutisna4 

1Departemen Sejarah dan Filologi, Fakultas Ilmu Budaya, Universitas Padjadjaran, 

Indonesia 
2Departemen Linguistik, Fakultas Ilmu Budaya, Universitas Padjadjaran, Indonesia 

3Departemen Sastra dan Kajian Budaya, Fakultas Ilmu Budaya, Universitas Padjadjaran, 
Indonesia 

4Program Pendidikan Guru Sekolah Dasar, Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan, 

Universitas Sebelas April, Indonesia 
Email: E-mail: n.kartika@unpad.ac.id, reiza.dienaputra@unpad.ac.id, 

machdalena@unpad.ac.id, p.a.mariamurti@unpad.ac.id, witakania.som@unpad.ac.id, 
satyabuanapala.pgri2@yahoo.com 

 
*Korespondensi 

  
Article History: Received: 02-11-2025, Revised: 30-12-2025, Accepted: 30-12-2025, Published: 31-12-2025 

 
Abstrak 

Penelitian ini berkenaan tentang pemajuan kebudayaan sebagai desa mandiri melalui 
peningkatan ketahanan budaya. Permasalahan di desa-desa pemilik kebudayaan adalah 

belum adanya inventarisasi dan dokumentasi terkait objek pemajuan kebudayaan (OPK) 
yang terbarukan, karena kondisi di lapangan dapat saja objek pemajuan kebudayaan itu  

masih berkembang, kurang berkembang, bahkan sudah tidak berkembang. Melalui kegiatan 
penelitian ini diharapkan dapat dipetakan secara utuh potensi OPK di Desa Nagarawangi 

Kecamatan Rancakalong Kabupaten Sumedang. Metode yang digunakan adalah metode 
penelitian kualitatif, dengan sumber yang dikumpulkan tidak hanya berupa sumber benda 

dan sumber tertulis akan tetapi juga sumber lisan dan sumber visual. Penggalian sumber lisan 
dilakukan melalui wawancara dengan para pengkisah sebagai pelaku dan pegiat OPK. 

Sementara untuk sumber visual, penggalian tidak hanya dilakukan  terhadap sumber visual 
dalam bentuk gambar bergerak (moving images) akan tetapi juga sumber visual dalam bentuk 

gambar tidak bergerak (still visuals). Hasil dari penelitian ini adanya sebuah pendekatan baru 

dalam pembangunan desa, Desa Pemajuan Kebudayaan tidak hanya memperkaya berbagai 

pendekatan yang ada sebelumnya dalam pembangunan desa akan tetapi juga memberikan 
ruang baru bagi pembangunan desa, yakni ruang budaya. Kebaruan pendekatan ini tidak 

hanya akan menjadikan desa lebih peduli akan kebudayaan yang dimilikinya akan tetapi 
sekaligus dapat menjadikan desa sebagai pusat pemajuan kebudayaan, sehingga menjadi 

desa yang mandiri. Keberadaan desa sebagai pusat pemajuan kebudayaan tentunya 
diharapkan akan memudahkan upaya-upaya pemajuan kebudayaan di tingkatan wilayah 

yang ada di atasnya, mulai kecamatan, kabupaten, propinsi, hingga nasional. 

Kata Kunci: 
desa; kebudayaan; ketahanan; mandiri; pemajuan 

 

Abstract 

This study concerns the Promotion of Culture as an Independent Village through the 

Improvement of Cultural Resilience. The problem in villages that possess culture is the lack 
of inventory and documentation related to renewable cultural promotion objects (OPK), 

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.29408/jhm.v11i4.33261&domain=pdf


Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 11, 4 (2025): 1125-1140 Page 1126 of 1140 

Nyai Kartika, Reiza D.Dienaputra, Susi Machdalena, Prima Agustina Mariamurti, Witakania Sundasari Som, Rony 

Hidayat Sutisna/Pemajuan Kebudayaan Sebagai Desa Mandiri Melalui Peningkatan Ketahanan Budaya di Desa 

Nagarawangi Sumedang 

because conditions in the field may mean that these cultural promotion objects are still 

developing, underdeveloped, or even no longer developing. Through this research, it is hoped 
that the potential of OPK in Nagarawangi Village, Rancakalong District, Sumedang 

Regency, can be mapped comprehensively. The method used is qualitative research, with 
sources collected not only in the form of objects and written sources but also oral and visual 

sources. Oral sources were explored through interviews with storytellers as OPK actors and 
activists. As for visual sources, the exploration was not only carried out on visual sources in 

the form of moving images but also visual sources in the form of still visuals. The results of 
this study show a new approach to village development. The Cultural Advancement Village 

not only enriches the various existing approaches to village development but also provides a 
new space for village development, namely cultural space. The novelty of this approach will 

not only make villages more concerned about their culture but also enable villages to become 
centers of advancement. 

Keywords: 
advancement; culture; resilience; self-reliance; village 

 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 

International License. 

 

Pendahuluan 
Pengertian desa sebagai suatu kesatuan hukum, di mana bertempat tinggal 

suatu masyarakat, yang berkuasa mengadakan pemerintahan sendiri. Konsep desa 
yang diberikan Soetardjo Kartohadikoesoemo (1953) dapat dikatakan merupakan 
konsep paling tua tentang desa yang diberikan oleh orang Indonesia. Desa dalam 
Undang-Undang Nomor 6 Tahun 2014 dimaknai sebagai desa dan desa adat atau 

yang disebut dengan nama lain, selanjutnya disebut Desa, adalah kesatuan 
masyarakat hukum yang memiliki batas wilayah yang berwenang untuk mengatur 
dan mengurus urusan pemerintahan, kepentingan masyarakat setempat berdasarkan 
prakarsa masyarakat, hak asal usul, dan/atau hak tradisional yang diakui dan 

dihormati dalam sistem pemerintahan Negara Kesatuan Republik Indonesia 
(Presiden Republik Indonesia, 2014). 

Sejalan dengan ruang lingkup tugas yang dimilikinya, Kemenparekraf 
mendekatinya melalui pendekatan pariwisata. Oleh karenanya, dikembangkanlah 

konsep yang dinamakan Desa Wisata. Berbasis pendekatan tersebut, Kemenparekraf 
membuat empat klasifikasi Desa Wisata, dari mulai yang terendah hingga yang 
paling tinggi, yakni, desa rintisan, desa berkembang, desa maju, dan desa mandiri 

(Febrianto, et al., 2025; Nurwanda, et al., 2022). Tidak mau ketinggalan 
sebagaimana halnya Kemenparekraf, Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan, 
Riset dan Teknologi (Kemendikbudristek), memasuki akhir dasawarsa kedua abad 

ke-21 berupaya pula untuk bisa turut serta mengentaskan lebih banyak lagi desa-desa 

mandiri. Sejalan pula dengan ruang lingkup tugas dan fungsinya, dalam upayanya 
mengembangkan desa-desa mandiri, Kemendikbudristek mendekatinya melalui 
pendekatan kebudayaan. Berdasarkan pendekatan itulah, Kemendikbudritsek sejak 
tahun 2021 memperkenalkan konsep baru tentang desa, yang dikenal dengan nama 

Desa Pemajuan Kebudayaan. Keikutsertaan Kemendikbudristek dalam turut 
membangun desa diakselerasi dengan kemunculan Undang-Undang Nomor 5 
Tahun 2017 tentang Pemajuan Kebudayaan (Presiden Republik Indonesia, 2017). 

Sebagai sebuah konsep baru, Desa Pemajuan Kebudayaan yang diusung oleh 

Kemendikbudristek masih memerlukan penguatan serta evaluasi lebih lanjut. 



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 11, 4 (2025): 1125-1140 Page 1127 of 1140 

Nyai Kartika, Reiza D.Dienaputra, Susi Machdalena, Prima Agustina Mariamurti, Witakania Sundasari Som, Rony 

Hidayat Sutisna/Pemajuan Kebudayaan Sebagai Desa Mandiri Melalui Peningkatan Ketahanan Budaya di Desa 

Nagarawangi Sumedang 

Penguatan di antaranya diperlukan untuk dapat mengukur dengan akurat kualitas 

sebuah desa yang akan dijadikan Desa Pemajuan Kebudayaan (Wulandari, 2024). 
Sementara itu, evaluasi diperlukan untuk mengetahui sejauh mana program Desa 
Pemajuan Kebudayaan ini berkontribusi dalam meningkatkan klasifikasi sebuah 
desa hingga menuju desa mandiri. 

Sumedang sebagai puseur (pusat) budaya Sunda memiliki keberagaman budaya 

yang masih terpelihara. Salah satu desa yang juga memiliki keberagaman budayanya 
adalah Desa Nagarawangi Kecamatan Rancakalong Kabupaten Sumedang. Ada 

event tahunan yang diselenggarakan salah satunya adalah upacara adat Ngalaksa. 
Untuk melihat potensi budaya lain yang dimiliki Desa Nagarawangi terkait 
kebudayaan, perlu adanya pemutakhiran data pemajuan kebudayaan yang 
dimiliknya. Penelitian ini bertujuan menjelaskan pemajuan kebudayaan sebagai desa 

mandiri melalui peningkatan ketahanan budaya. Oleh karena itu penelitian ini 
penting dilakukan untuk menjawab sejauh mana data terbarukan.  

 

Metode 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif. Penelitian kualitatif sebagai 

prosedur yang dilakukan dalam penelitian untuk menghasilkan data dan fakta di 
lapangan yang dideskripsikan berupa kalimat atau tulisan tentang masyarakat serta 

perilaku yang terjadi di lapangan (Moleong, 2018; Taylor, et al., 2015). Narasumber 
penelitian adalah tetua adat setempat atau rurukan, pemangku desa seperti kepala 
desa (kuwu), dan masyarakat setempat.  

Penelitian ini memakai pendekatan kualitatif dengan studi kasus di Desa 
Nagarawangi, Kecamatan Rancakalong, Kabupaten Sumedang. Tujuan penelitian 
ini adalah (1) Mendeskripsikan situasi dan kondisi objek pemajuan kebudayaan desa 
serta (2) Menyusun strategi pemberdayaan kelembagaan desa dalam pemanfaatan 

Objek Pemajuan Kebudayaan yang masih berkembang sebagai bagian dari 
ketahanan budaya menjadi desa mandiri. Proses pengumpulan data penelitian ini 
menggunakan wawancara mendalam, observasi, studi pustaka, penelusuran 
dokumen, dan catatan lapangan. Data divalidasi dengan teknik triangulasi. atau 

mengecek sumber lain untuk memastikan keselarasan data (Creswell, 2003). Lantas, 
data diolah dengan teknik pengolahan tematik berupa melakukan labeling dan 
coding pada data, mendeskripsikan dan mengorganisasikan data berdasarkan 
hubungan-hubungan logis, serta mengeksplorasi data berdasarkan konsep-konsep 

penelitian sebagai bagian dari proses analisis (Creswell, 2003).  
Untuk mencapai hasil yang optimal, dalam tahapan heuristik, dilakukan riset 

pustaka maupun riset lapangan. Riset pustaka dilakukan untuk memperoleh 
pemahaman yang maksimal tentang Desa Pemajuan Kebudayaan dan destinasi 

wisata budaya. sementara itu riset lapangan dilakukan untuk menjejaki desa-desa 
pemajuan kebudayaan yang sudah berhasil menjadikan dirinya sebagai destinasi 
wisata budaya, baik yang ada di Provinsi Jawa Barat maupun di luar Provinsi Jawa 

Barat. Dengan demikian, melalui riset lapangan ini akan diperoleh best practice 

tentang Desa Pemajuan Kebudayaan yang berhasil menjadikan dirinya sebagai 
destinasi wisata budaya. Melalui upaya tersebut, hasil riset ini diharapkan benar-

benar dapat menjadi cermin bagi desa-desa pemajuan kebudayaan yang akan 
mengembangkan dirinya menjadi destinasi wisata budaya. 

 
 



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 11, 4 (2025): 1125-1140 Page 1128 of 1140 

Nyai Kartika, Reiza D.Dienaputra, Susi Machdalena, Prima Agustina Mariamurti, Witakania Sundasari Som, Rony 

Hidayat Sutisna/Pemajuan Kebudayaan Sebagai Desa Mandiri Melalui Peningkatan Ketahanan Budaya di Desa 

Nagarawangi Sumedang 

Hasil dan Pembahasan   
Desa Nagarawangi merupakan bagian dari wilayah Desa Cibunar. Terkait 

pemekaran ini, wilayah pemekaran dari Desa Cibunar harus ditetapkan nama 

desanya. Setelah melalui musyawarah desa, akhirnya disepakati tentang nama desa 
pemekaran yaitu Desa Nagarawangi. Desa Nagarawangi memiliki arti sebagai 
tempat yang harum (Nagara = Tempat, Wangi = Harum). Paska pemekaran wilayah, 

Desa Nagarawangi memiliki wilayah di bagian timur bekas wilayah desa induk 
(Profil Desa Nagarawangi, 2022). Berikut adalah Objek Pemajuan Kebudayaan yang 
berada di Desa Nagarawangi Kecamatan Rancakalong Kabupaten Sumedang. 

 

Sepuluh Objek Pemajuan Kebudayaan di Desa Nagarawangi 
Tradisi lisan adalah tuturan yang diwariskan secara turun-temurun oleh 

masyarakat. Tradisi lisan dapat berupa dongeng, rapalan, pantun, dan cerita rakyat. 

Tradisi Lisan dapat berupa peribahasa dan pepatah serta ungkapan-ungkapan bijak 
dan kiasan yang dipakai untuk memberikan nasihat dan petuah dalam kehidupan 

masyarakat Desa Nagarawangi yang masih ada dalam kehidupan sehari-hari 
(Dienaputra, et al., 2022). Dalam masyarakat Sunda ada istilah yang disebut pamali 

yaitu sesuatu yang tabu atau tidak boleh dilanggar dalam adat masyarakat Sunda 

(As’ari & Hendriawan, 2016; Raka, et al., 2011). 
Cerita Nyi Ratna masih relatif diketahui masyarakat Desa Nagarawangi, 

biasanya didongengkan oleh orang tua kepada anaknya. Dikisahkan hiduplah 
seorang wanita cantik bernama Nyi Ratna di Desa Rancakalong. Kecantikan Nyi 

Ratna membuat banyak pemuda di desa tersebut jatuh cinta padanya. Namun, Nyi 
Ratna menolak pernyataan cinta dari banyak pemuda. Hal ini membuat para 
pemuda tersebut sakit hati dan merencanakan pembunuhan terhadap Nyi Ratna. 
Pada suatu hari, sekelompok pemuda berhasil membunuh Nyi Ratna. Mereka 

kemudian memutilasi tubuh Nyi Ratna dan menyebarkan bagian-bagian tubuhnya 
ke beberapa tempat. Beberapa tempat tersebut kemudian dijadikan sebagai asal usul 
dari Nyi Ratna. Misalnya, “Cipala” atau “Sirah Cigintung” dijadikan asal usul Nyi 

Ratna karena kepala Nyi Ratna diletakan di daerah tersebut. Nama daerah, “Lebak 

Tulang” dijadikan asal usul Nyi Ratna karena tulang belulang Nyi Ratna diletakan 

di daerah tersebut. Selain itu juga paha Nyi Ratna dibuang ke daerah yang kini 
disebut “Malingping”. Tempat saat memutilasi Nyi Ratna disebut dengan “Lebak 

Ratna” (Wawancara dengan Asep Wely,  9 Januari 2025).  

Tradisi lisan yang masih dikenal masyarakat yaitu asal usul terkait penamaan 
daerah atau nama tempat (toponimi) (Sobarna, et al., 2018), seperti Dusun Pasir 
Dogdog, Dusun Cibeurih, Dusun Pangkalan, Dusun Legok Bitung, dan Dusun Pasir 
Benteng.  Tradisi lisan yang terkait larangan pergi ke kebun, gunung, dan hutan pada 

hari Sabtu, Larangan menumbuk padi pada hari Senin, tidak boleh menunggu pada 
hari Senin dan Sabtu, tidak boleh pergi ke makam pada hari Sabtu, tidak boleh 
menggiling padi. Lalu ada juga tradisi lisan terkait kesenian Tarawangsa, ngabubur 

suro, ngabubur bodas,  dan adat istiadat Ngalaksa. 

Manuskrip adalah naskah beserta segala informasi yang terkandung di 
dalamnya yang memiliki nilai budaya dan sejarah (Bustamam, 2017). Manuskrip 

dapat berupa serat, babad, hikayat, dan kitab. Di Desa nagarawangi ada Buku 
Sejarah Sanghiang Nur Cahya Elmu Tauhid pemilik naskah Abah Parya.  Manuskrip 
Buku Sejarah Sanghiang Nur Cahya Elmu Tauhid menggunakan bahasa Sunda kuno 

dengan banyak kiasan, sehingga sulit dipahami dan diterjemahkan secara akurat. 



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 11, 4 (2025): 1125-1140 Page 1129 of 1140 

Nyai Kartika, Reiza D.Dienaputra, Susi Machdalena, Prima Agustina Mariamurti, Witakania Sundasari Som, Rony 

Hidayat Sutisna/Pemajuan Kebudayaan Sebagai Desa Mandiri Melalui Peningkatan Ketahanan Budaya di Desa 

Nagarawangi Sumedang 

Selain itu, karena isi manuskrip didasarkan pada ilham yang didapat oleh penulis, 

validitas sejarahnya sulit diverifikasi. Minimnya aksesibilitas dan potensi bias 
interpretasi juga menjadi hambatan dalam memahami makna. 

Naskah Kala Cakra merupakan sistem tata ruang dan waktu, bentuknya sendiri 
seperti kompas, dan seharusnya menjadi pedoman bagi masyarakat Sunda. 

Dipergunakan oleh seluruh wilayah nusantara, terutama di daerah Priangan. 
Dasarnya sendiri dari sebuah naskah bernama Parahiang/Paraguru yang ditulis di 

kulit kijang. Sistem dan perhitungan Kala Cakra menciptakan kalender Kala Uga. 

Adat Istiadat adalah kebiasaan yang didasarkan pada nilai tertentu dan 
dilakukan oleh kelompok masyarakat secara terus-menerus dan diwariskan pada 
generasi berikutnya. Adat istiadat dapat berupa tata kelola lingkungan dan tata cara 
penyelesaian sengketa. Adat istiadat yang masih dilakukan di Desa Nagarawangi di 

antaranya adalah RW Sa-Wangi, Kebiasaan masyarakat untuk iuran sebesar sa-, 

yakni sarebu (Rp. 1.000,00), sapuluh rebu (Rp. 10.000,00), saratus rebu (Rp. 

100.000,00), sajuta (Rp. 1000.000,00), dan seterusnya, untuk keperluan RW seperti 
santunan apabila terdapat warga yang terkena musibah atau meninggal dunia, 
kebutuhan untuk hajat lembur, dan kegiatan RW lainnya.  

Prosesi Ngalaksa dalam upacara adat di Rancakalong terdiri dari beberapa 

tahap yang saling berhubungan (Aliyudin, 2020). Upacara ini diawali dengan 
persiapan yang cermat, di mana masyarakat mengumpulkan bahan-bahan sesaji dan 
menyusun rencana acara. Saat pelaksanaan, ritual mencakup berbagai elemen 

penting, seperti doa, penyajian sesaji, serta pertunjukan seni tradisional yang 
menambah kesakralan acara. Setiap tahap dalam prosesi ini tidak hanya sekadar 
serangkaian ritual, tetapi juga memiliki makna mendalam yang mencerminkan 
kearifan lokal dan nilai-nilai budaya masyarakat. Melalui upacara ini, masyarakat 

mengungkapkan rasa syukur kepada Tuhan dan alam serta memohon keberkahan 
dan keselamatan. Memahami tahapan-tahapan dalam prosesi Ngalaksa menjadi hal 

yang penting, karena berperan dalam melestarikan tradisi, membentuk karakter, 

serta memperkuat identitas budaya dan sosial masyarakat Sunda. 
Ritus adalah Tata cara pelaksanaan upacara atau kegiatan yang didasarkan 

pada nilai tertentu dan dilakukan oleh kelompok masyarakat secara terus menerus 
dan diwariskan pada generasi berikutnya. Ritus dapat berbentuk perayaan, 

peringatan kelahiran, upacara perkawinan, upacara kematian, dan ritual 
kepercayaan beserta perlengkapannya. 

Hajat lembur diadakan setiap bulan Maulid dengan menyajikan tumpeng 
seperti sesajen untuk keselamatan dan penjagaan lingkungan. Masyarakat biasanya 

banyak yang ziarah ke makam leluhur. Menurut kepercayaan masyarakat sekitar jika 
ingin mengetahui jiwa kesenian dalam diri seseorang maka orang tersebut harus tidur 
di atas makam leluhur dengan beralaskan bambu atau kayu, jika alas kayu berubah 
menjadi panjang maka dipercaya ada jiwa seni di dalam diri orang tersebut. Dalam 

pelaksanaan hajat lembur ini biasanya warga akan berkumpul dan mengadakan 
acara tumpeng serta berdoa meminta keselamatan dari bahaya untuk masyarakat 
dan tempat tinggal mereka. Namun, ada sebagian warga yang memilih untuk 
percaya dan ada yang memilih untuk tidak percaya. Ada juga ritus terkait pembuatan 

Bubur Suro, Hajat Paelingan, Hajat Lembur Dusun Legok Bitung, dan Disuguh,  

Pengetahuan tradisional adalah seluruh ide dan gagasan dalam masyarakat, 

yang mengandung nilai-nilai setempat sebagai hasil pengalaman nyata dalam 

berinteraksi dengan lingkungan, dikembangkan secara terus-menerus dan diwariskan 



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 11, 4 (2025): 1125-1140 Page 1130 of 1140 

Nyai Kartika, Reiza D.Dienaputra, Susi Machdalena, Prima Agustina Mariamurti, Witakania Sundasari Som, Rony 

Hidayat Sutisna/Pemajuan Kebudayaan Sebagai Desa Mandiri Melalui Peningkatan Ketahanan Budaya di Desa 

Nagarawangi Sumedang 

pada generasi berikutnya. Pengetahuan tradisional antara lain kerajinan, busana, 

metode penyehatan, jamu, makanan dan minuman tradisional, serta pengetahuan 
dan kebiasaan perilaku mengenai alam dan semesta. 

Metode kesehatan dan obat tradisional Daun Madinah. Daun Madinah dipercaya 

bisa meredakan demam pada anak dengan cara dipetik, diperas, dan kemudian 
dibalurkan ke badan anak tersebut. Puyuh pager bisa mengobati sakit perut dengan 

cara dibakar terlebih dahulu kemudian dicampurkan ke dalam kopi. Daun sirsak, 

pucuk arbei, daun alpukat, dan daun pandan dipercaya dapat menurunkan tekanan 
darah tinggi dengan cara campuran daun tersebut direbus kemudian diminum saat 
sudah dingin. 

Metode kesehatan dan obat tradisional, tanaman Sereh Wangi, Binahong, 

Kumis Kucing, Beluntas, Serai Bodas (Putih) dan Sereh Beureum (Merah), Tanaman 
Panglai Hitam dan Panglai Kuning, Tanaman Pacing, Jarak, Kunci, Brotowali, 
Jawer Kotok, Honje, Kalingsir, dan Karuk. Selain itu ada pengobatan alternatif Nek 

Maya, dikenal dengan kemampuan spiritualnya yang muncul secara tiba-tiba tanpa 

garis keturunan atau pembelajaran khusus. Kemampuan ini bermula dari mimpi 
spiritual, di mana ia bertemu dengan sosok berjanggut putih yang membimbingnya 

melewati berbagai pengalaman simbolis. Dalam mimpi itu, Mak Maya diuji 

keberaniannya, dan sejak saat itu ia dianugerahi kemampuan untuk membantu orang 
lain melalui perantara air yang didoakan. Air ini dapat diminum atau digunakan 

untuk mandi, menjadi medium penyembuhan yang dilakukan dengan penuh 
ketulusan tanpa memaksa kepercayaan orang lain. 

Teknologi tradisional adalah keseluruhan sarana untuk menyediakan barang-
barang atau cara yang diperlukan bagi kelangsungan atau kenyamanan hidup 

manusia dalam bentuk produk, kemahiran, dan keterampilan masyarakat sebagai 
hasil pengalaman nyata dalam berinteraksi dengan lingkungan, dikembangkan 
secara terus-menerus dan diwariskan pada generasi berikutnya. Teknologi tradisional 
berupa arsitektur, perkakas pengolahan sawah, alat transportasi, dan sistem irigasi. 

Magawe, dahulu membajak sawah masih menggunakan kerbau. Hal ini juga 

yang melatarbelakangi daerah ini disebut sebagai pasir munding dikarenakan pada 
zaman dulu banyak kerbau di daerah ini yang digunakan untuk membajak sawah. 

Hawu adalah tungku tradisional yang digunakan untuk memasak oleh masyarakat 

Sunda. Di desa ini hawu biasanya digunakan untuk kegiatan bubur suro dan bubur 

bodas. 
Pengrajin Sapu Ijuk, kerajinan injuk di Dusun Lebak Tulang, termasuk Desa 

Nagarawangi, semakin langka karena pohon aren sebagai bahan bakunya sulit 

ditemukan. Namun, Furnama tetap bertahan menekuni usaha ini sejak usia 17 tahun 
(Wawancara tanggal 9 Januari 2025). Ia memulai dengan mengamati cara membuat 

injuk, mencoba sendiri, hingga akhirnya mendirikan usaha yang kini 
memberdayakan beberapa tetangganya. Proses produksi dimulai dari pengambilan 

serat injuk di pangkal pelepah pohon aren (Arenga pinnata), yang dijalin menjadi sapu 

injuk. Dalam sehari, ia mampu menghasilkan rata-rata 50 kg injuk dengan harga jual 
Rp. 9.000 per kilogram. Produk ini dijual kepada tiga distributor utama, termasuk di 

Surabaya, yang kemudian mengekspornya ke luar negeri. Meskipun memiliki 
peluang ekspor, Furnama masih menghadapi keterbatasan dana dan pasar, sehingga 
belum mampu memperluas produksi sapu injuk. 

 

 



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 11, 4 (2025): 1125-1140 Page 1131 of 1140 

Nyai Kartika, Reiza D.Dienaputra, Susi Machdalena, Prima Agustina Mariamurti, Witakania Sundasari Som, Rony 

Hidayat Sutisna/Pemajuan Kebudayaan Sebagai Desa Mandiri Melalui Peningkatan Ketahanan Budaya di Desa 

Nagarawangi Sumedang 

 

 
 

 
 

 
 
 
 

 

Gambar 1. Tumpukan Ijuk 
Sumber: Data penelitian, 2025 

 
Selain menggunakan bahan baku dari Desa Nagarawangi, Furnama sering 

mendapatkan bahan dari Gunung Halu dan Cililin jika persediaan kurang. Ia bekerja 
dari pukul 7 pagi hingga 2 siang bersama beberapa karyawan dengan sistem upah 
borongan berdasarkan jumlah injuk yang dihasilkan. Penjualan injuk selalu diminati 
selama stok tersedia, meskipun sistem pembayaran dari pembeli kadang ditunda 

hingga tiga hari. Meski usahanya bertahan, dukungan pemerintah desa masih sangat 
minim. Saat pandemi, hanya ada penyuluhan untuk pengajuan surat keterangan 
usaha, tetapi bantuan yang diterima tidak merata dan sering salah sasaran. Furnama 
juga mengandalkan pesanan tanpa sistem PO, sehingga produksi segera dilakukan 

bila bahan tersedia. Keuntungan dari usahanya dihitung per tahun, karena 
pengerjaan sering kali bergantung pada permintaan dan ketersediaan bahan baku. 

Seni adalah ekspresi artistik individu, kolektif, atau komunal, yang berbasis 
wawasan budaya maupun berbasis kreativitas penciptaan baru, yang terwujud dalam 

berbagai bentuk kegiatan dan/atau medium. Seni dapat berbentuk seni pertunjukan, 
seni rupa, seni sastra, film, seni musik, dan seni media.  

Tarawangsa dimulai saat dahulu di Rancakalong tidak ada padi dan 
masyarakat menggunakan hanjeli sebagai sumber pangan. Hanjeli memiliki tekstur 

yang licin disimpan di dalam leuit dan pernah memakan korban anak kecil. Anak 
kecil tersebut jatuh ke dalam leuit dan ditemukan dalam kondisi membusuk. Sejak 
saat itu hanjeli tidak disimpan di dalam leuit dan masyarakat mulai membawa bibit 

padi dari Mataram. Pada zaman itu membawa bibit padi dari Mataram sebenarnya 
tidak diperbolehkan sehingga masyarakat berinisiatif untuk membawa bibit padi 
dengan dimasukan ke dalam alat musik. Namun pada saat pengecekan alat musik 
tersebut dipukul dan hanya alat musik kecapi dan rebab yang dapat berbunyi 

sehingga alat musik tersebut yang hanya digunakan pada kesenian Tarawangsa. 

Tarawangsa adalah singkatan dan memiliki 3 versi, yaitu tabeuhat rahayu. 

Tarawangsa terdiri dari dua alat, yaitu rebab keset/rebab jangkung dan kacapi. Rebab 

sendiri terdiri dari dua senar dan terbuat dari injuk, namun sekarang dibuat dari 
kawat rem/kabel kopling. Biasanya dulu gelaran Tarawangsa dipakai setelah panen 
raya/ampih pare masyarakat Rancakalong, tujuannya untuk silahturahmi dan 

menghilangkan rasa cape petani. Untuk sekarang, Tarawangsa dapat digunakan 

untuk pernikahan, sunatan, hajat lembur, dan lain-lain. Kecapi memiliki 7 senar  dan 

rebab 2 senar, menandakan 7 hari dan 2 kalimat syahada yang menandakan bahwa 

orang Islam harus menjalankan syariat Islam dalam 7 hari atau setiap hari. Ada yang 
menyebutkan Tarawangsa sudah ada dari abad ke-14 akhir Muakharam atau 16. 



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 11, 4 (2025): 1125-1140 Page 1132 of 1140 

Nyai Kartika, Reiza D.Dienaputra, Susi Machdalena, Prima Agustina Mariamurti, Witakania Sundasari Som, Rony 

Hidayat Sutisna/Pemajuan Kebudayaan Sebagai Desa Mandiri Melalui Peningkatan Ketahanan Budaya di Desa 

Nagarawangi Sumedang 

Guru besar Tarawangsa di seluruh Rancakalong sekarang adalah Abah Abun. 

Tarawangsa sendiri memiliki 2 aliran, yakni Abah Abun dan Abah Mias. Untuk 
Abah Abun sendiri merupakan aliran yang memperbolehkan kolaborasi tarawangsa 
dengan alat musik lainnya. 

 
Gambar 2. Alat Tarawangsa dan Jentreng yang digunakan dalam pelaksanaan 

kesenian Tarawangsa 
Sumber: Data penelitian, 2025 

 

Tarawangsa adalah nama alat musik yang dibunyikan dengan cara digesek 
(Adhimas, et al., 2023; Nurwansah, 2020). Bentuknya seperti rebab, namun yang 
disebut Tarawangsa hanya memiliki dua senar. Ada bagian persegi panjang yang 
fungsinya seperti tabung, juga da satu gagang yang panjang. Alat musik ini 

dimainkan dalam posisi alat bersiri seperti posisi selo saat dimainkan. Tarawangsa 
ini dimainkan dengan paduan petikan kecapi. Kecapi khusus tarawangsa disebut 
Seni Tarawangsa sudah ada sejak abad ke-15 dan awalnya diciptakan sebagai sarana 
penyebaran agama Islam. Seiring waktu, Tarawangsa berkembang menjadi bagian 

dari upacara adat untuk menghormati Dewi Sri, dewi kesuburan dan padi. 
Seni reak terbagi menjadi dua aliran yaitu buhun atau kuno dengan empat alat 

musik dogdog, dan aliran modern dengan tambahan instrumen seperti tangedur, 

terompet, goong, bonang, dan sinden. Seni reak ini sudah dijalani oleh Apih Alam 

selama 15 tahun (kesenian singa depok dan kuda renggong). Pertunjukan seni reak 

fleksibel dan tidak terikat waktu, bisa untuk karnaval, khitanan, ulang tahun, dan 
slametan. Sesajen seperti susuguh, rujak kalapa, rujak kembang, dan lainnya penting 
dalam reak, jika tidak terpenuhi bisa menyebabkan kerasukan oleh sesepuh. 
Biasanya ada enam hingga delapan orang media dalam reak, tetapi bisa lebih jika 

yang merasuki adalah jin lain. Jenis reak mencakup kuda lumping dan bangbarongan 
yang memiliki permintaan berbeda saat kerasukan. Kuda lumping menginginkan 
remahan beling dan paku, sedangkan bangbarongan menginginkan telur mentah dan 
daging mentah. Walau terdengar ekstrem, makanan tersebut tidak berdampak 

negatif setelah sadar. 



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 11, 4 (2025): 1125-1140 Page 1133 of 1140 

Nyai Kartika, Reiza D.Dienaputra, Susi Machdalena, Prima Agustina Mariamurti, Witakania Sundasari Som, Rony 

Hidayat Sutisna/Pemajuan Kebudayaan Sebagai Desa Mandiri Melalui Peningkatan Ketahanan Budaya di Desa 

Nagarawangi Sumedang 

 
 

Gambar 3. Berfoto Bersama Apih Alam  
Sumber: Data penelitian, 2025 

 
Dalam pertunjukan seni reak, ada ilmu kebal yang dimiliki oleh setiap 

mediator, menggunakan ular dan rantai besi yang menambah esensi seni reak. Alat 

musik dan media reak seperti dogdog terbuat dari kayu dan kulit domba atau sapi, 
sementara kuda lumping dan bangbarongan dibuat dengan bahan yang berbeda. 
Bangbarongan kepala terbuat dari kayu diukir, dan badan dari karung goni dengan 
bulu dari tali rafia. Grup seni reak Putra Alam Sawargi memiliki 25 anggota, dan jika 

digabung dengan singa depok dan kuda renggong bisa mencapai 70 orang. Alat 
musik dogdog diganti setiap dua sampai tiga tahun. Alam juga menjual alat musik 
serta kuda lumping dan bangbarongan dengan harga beragam, misalnya 
bangbarongan besar seharga 1.800.000 rupiah dan kecil seharga 800.000 rupiah. 

Singa Depok dahulunya merupakan bagian dari aliran Buhun, tetapi 
modernisasi telah menghadirkan kombinasi elemen dangdut dan Sunda dalam seni 
ini. Meskipun cara ngibingnya telah berkembang, gerakan khas Buhun dan ngibing 
tradisional masih dipertahankan. Alat musik yang digunakan mencakup kendang, 

gedur, goong, bonang, dan simbel. Ritual sajen juga dilakukan, meski lebih 
sederhana dibandingkan seni Reak, hanya untuk menghormati leluhur sebagai 
bentuk permisi dan doa untuk keselamatan serta kelancaran (bebakti kanggo 
karuhun). Biasanya, grup pemain terdiri dari empat orang. Grup Putra Alam 

Sawargi, yang berdiri sejak 2010, telah memanfaatkan platform YouTube untuk 
memperkenalkan kesenian mereka. Badan singa terbuat dari kayu, dengan bulu di 
bagian kepala terbuat dari tali rafia atau kain beludru. Selain aktif di dunia seni, Pa 
Alam juga membuat dan menjual alat musik, kuda lumping, serta properti Singa 

Depok, yang dijual dalam bentuk full set seharga Rp 2.500.000 dan siap pakai. 
Seni Calung, milik Demplon, seorang pecinta seni calung, awalnya tinggal di 

Dusun Pemekaran (RW 3 RT 12) dan sempat bergabung dengan kelompok calung 
lain. Ia membeli alat musik calung dari seseorang di Cimacan dan menyimpannya 

di Dusun Lebak Tulang. Demplon kemudian membentuk kelompok calung yang 
beranggotakan orang tua dari berbagai wilayah di Rancakalong. Latihan kelompok 
biasanya dilakukan di rumah Pak Demplon secara tidak terjadwal, menyesuaikan 

waktu luang anggotanya. Kasepuhan kelompok ini berada di Dusun Citungku, 
tempat calung dipadukan dengan gamelan dan jaipongan. Kesenian ini sering 
ditampilkan dalam acara perayaan seperti 17 Agustusan dan pawai desa, 
menggunakan alat musik seperti calung, gong, kecrekan, dan kendang, dengan 

penyanyi laki-laki atau perempuan. 



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 11, 4 (2025): 1125-1140 Page 1134 of 1140 

Nyai Kartika, Reiza D.Dienaputra, Susi Machdalena, Prima Agustina Mariamurti, Witakania Sundasari Som, Rony 

Hidayat Sutisna/Pemajuan Kebudayaan Sebagai Desa Mandiri Melalui Peningkatan Ketahanan Budaya di Desa 

Nagarawangi Sumedang 

Namun, Demplon menghadapi tantangan dalam mempertahankan kesenian 

calung. Minat generasi muda menurun, dan anggota kelompok memiliki kesibukan 
masing-masing sehingga latihan sering tidak lengkap. Alat musik yang digunakan 
dimiliki oleh Kasepuhan Abah Suhari, bukan milik Demplon sendiri. Lagu-lagu 
yang dimainkan tidak memiliki kriteria khusus, seringkali mengambil lagu-lagu 

Darso. Seni calung ini juga tidak membutuhkan sesajen atau ritual tertentu. Di 
Nagarawangi, kesenian calung kini hanya bertahan di Dusun Lebak Tulang. 

Demplon percaya bahwa keberlanjutan seni calung bergantung pada 
keterlibatan generasi muda. Meski sudah berusaha mengajak anak muda untuk 

belajar dan memainkan alat musik calung, mereka lebih tertarik menonton daripada 
berpartisipasi langsung. Bahkan, kelompok calung pernah menolak undangan tampil 
di Geotheater, karena kurangnya personil. Jika para sesepuh pemain calung 
meninggal dunia, Demplon khawatir kesenian ini akan punah. Ia berharap 

pemberdayaan anak muda dapat menjaga kelestarian seni calung di masa depan. 
Karawitan adalah seni musik tradisional Indonesia yang menggunakan 

gamelan sebagai alat musik utamanya, dengan komposisi dan irama yang harmonis. 
Dalam tradisi ini, terdapat dua aliran utama, yaitu Pelog Degung yang sering 

dimainkan dalam acara pernikahan dan Salendro Jaipong yang biasanya mengiringi 
acara khitanan. Selain sebagai hiburan, seni karawitan juga digunakan dalam 
berbagai acara adat dan pertunjukan seni. Meskipun alat musiknya didukung oleh 
desa dan SD Pasir Benteng, tantangan utamanya adalah kurangnya sumber daya 

manusia yang terampil, sehingga alat musik seringkali tidak terpakai karena 
minimnya pemain. 

Kesenian Kuda Renggong adalah hiburan tradisional yang sering ditampilkan 
di acara sunatan untuk menghibur anak yang disunat. Tradisi ini sudah ada sejak 

zaman leluhur dan terus diwariskan. Selama hampir 40 tahun, Kuda Renggong 
berkembang dengan menggunakan kuda-kuda pilihan, biasanya bertubuh besar dan 
berasal dari keturunan kuda Australia, yang dilatih khusus untuk melakukan atraksi 
unik. Pertunjukan renggong selalu disertai musik. Grup musiknya terdiri dari 

beberapa alat, antara lain gong, kerontang, bedug, bonang, kecrek, suling, dan gitar. 

Suara tambahan dari sound system juga melengkapi hiburan ini. Dalam atraksi 
renggong, anak yang disunat akan menunggangi kudanya. Jarak yang ditempuh bisa 

mencapai dua kilometer atau lebih, tergantung permintaan dari pihak yang 
mengadakan acara. Pelatihan kuda renggong dilakukan secara mandiri oleh tim yang 
terlibat, dengan mengandalkan kecerdasan dan keterampilan orang-orang yang 
sudah berpengalaman. Tidak ada bantuan dari pemerintah untuk pelatihan ini. 

Terkait dengan kelanjutan kesenian renggong, jika ada generasi berikutnya yang 
ingin melanjutkan, dipersilakan. Menurut pandangan Koko, tidak ada paksaan 

dalam hal ini.  
 

 
Gambar 4. Kesenian Kuda Renggong 



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 11, 4 (2025): 1125-1140 Page 1135 of 1140 

Nyai Kartika, Reiza D.Dienaputra, Susi Machdalena, Prima Agustina Mariamurti, Witakania Sundasari Som, Rony 

Hidayat Sutisna/Pemajuan Kebudayaan Sebagai Desa Mandiri Melalui Peningkatan Ketahanan Budaya di Desa 

Nagarawangi Sumedang 

Sumber: Data penelitian, 2024 

 
Bahasa adalah sarana komunikasi antarmanusia, baik berbentuk lisan, tulisan, 

maupun isyarat, antara lain, bahasa Indonesia dan bahasa daerah. Masyarakat Desa 
Nagarawangi masih aktif berbahasa Sunda, walaupun sebagian orang sudah mulai 

menggunakan bahasa Indonesia untuk sehari-hari. Menurut masyarakat muda 
bahasa Sunda sulit, karena multi makna. Bahasa Indonesia digunakan dalam acara 
formal dan pembelajaran di sekolah-sekolah, serta banyak juga masyarakat yang 
mulai menggunakan bahasa Indonesia dalam kehidupan sehari-hari. 

Permainan rakyat adalah berbagai permainan yang didasarkan pada nilai 
tertentu dan dilakukan oleh kelompok masyarakat secara terus menerus dan 
diwariskan pada generasi berikutnya, yang bertujuan untuk menghibur diri, antara 
lain, permainan kelereng, congklak, gasing, dan gobak sodor. Kolecer sendiri 

merupakan merupakan kincir angin yang pada umumnya terbuat dari bambu.  
Ketika kolecer terpasang dan berputar, benda ini akan menghasilkan suara kencang 
yang menjadikan ciri khas dan pesona kolecer dari masing-masing daerah. Dalam 
istilah Sunda ”nyeguk” tekanan angin yang kuat memutarkan kolecer tersebut sampai 

melengkung ke belakang dan ketika angin melemah gerakan kolecer kembali 
tersentak ke depan dan berbunyi ”wuuk” suara yang dihasilkan itu yang menjadi 

kebanggaan pemiliknya (Direktorat Warisan dan Diplomasi Budaya, 2019). 
 

 
 

Gambar 5. Kolecer 
Sumber: Data penelitian, 2025 

 
Pris-prisan atau Bebentengan adalah permainan yang dimainkan oleh dua tim. 

Masing-masing tim minimal 3 anak. Cara memainkan permainan tradisional ini 

terbilang sulit namun asik. Membutuhkan strategi yang bagus agar benteng lawan 
bisa dikuasai. Babancakan merupakan salah satu permainan rakyat tradisional yang 
berasal dari tanah Sunda. Permainan ini berjenis petak umpet atau dalam bahasa 
Sunda disebut “Ucing Sumput”, permainan ini memakai objek berupa sebuah 

batu/genteng sebanyak jumlah pemain yang kemudian disusun dan ditempatkan 

dalam dua buah lingkaran yang berdampingan. 
 



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 11, 4 (2025): 1125-1140 Page 1136 of 1140 

Nyai Kartika, Reiza D.Dienaputra, Susi Machdalena, Prima Agustina Mariamurti, Witakania Sundasari Som, Rony 

Hidayat Sutisna/Pemajuan Kebudayaan Sebagai Desa Mandiri Melalui Peningkatan Ketahanan Budaya di Desa 

Nagarawangi Sumedang 

Permainan kelereng lingkaran dimulai dengan menggambar lingkaran di tanah, 

lalu setiap pemain menaruh kelereng di dalamnya. Pemain menjepret kelereng dari 
luar lingkaran untuk mengeluarkan kelereng di dalam. Kelereng yang berhasil 
dikeluarkan menjadi miliknya, dan pemain terus bermain hingga gagal. Permainan 
berakhir ketika semua kelereng habis, dan pemenangnya adalah yang 

mengumpulkan kelereng terbanyak. Permainan engklek adalah salah satu permainan 

tradisional yang populer di Indonesia, dimainkan dengan cara melompat-lompat di 
atas petak-petak yang digambar di tanah. Pola petak-petak ini biasanya berupa kotak-

kotak yang disusun berurutan, sering berbentuk seperti pesawat, dan digambar 
menggunakan kapur atau ranting. 

Boyboyan adalah permainan yang menggunakan alat sederhana,  yaitu bola 
kasti atau kertas yang dibentuk seperti bola lalu dibungkus plastik sebagai pengganti 

bola kasti dan pecahan genteng kecil. Permainan ini dimainkan oleh dua tim, satu 
tim sebagai tim pelempar dan lainnya sebagai tim penjaga. Tim pelempar bertugas 
untuk melempar bola dan meruntuhkan tumpukan genteng dari jarak yang sudah 
ditentukan. Jika sudah runtuh, maka pemain pelempar harus berlari menghindari 

bola yang diarahkan oleh tim penjaga ke arah mereka dan menyusun kembali 
genteng yang runtuh tadi tanpa terkena lemparan bola dari tim penjaga mencetak 
skor. 

Permainan layangan adalah salah satu bentuk permainan tradisional yang 

menggunakan layang-layang sebagai alat utamanya. Layang-layang adalah suatu 
objek yang terbuat dari kerangka ringan seperti bambu atau plastik, yang dilapisi 

dengan bahan seperti kertas, plastik, atau kain, dan dihubungkan dengan tali 
panjang. Permainan ini dilakukan di tempat terbuka, seperti lapangan, pantai, atau 

area dengan angin yang cukup kencang, karena layangan mengandalkan kekuatan 
angin untuk terbang. 

Gatrik adalah permainan tradisional yang sederhana namun menyenangkan, 
mirip dengan bola kasti tetapi tanpa aturan yang ketat (Ardini, et al., 2025; 

Sumarsono, 2022). Pemain bertugas memukul batang bambu kecil dan 
melemparkannya, sementara lawan berusaha menangkapnya untuk menggagalkan 
giliran pemukul. Jika berhasil, peran mereka pun bertukar. Olahraga tradisional 
adalah berbagai aktivitas fisik dan/atau mental yang bertujuan untuk menyehatkan 

diri, peningkatan daya tahan tubuh, didasarkan pada nilai tertentu, dilakukan oleh 
kelompok masyarakat secara terus-menerus, dan diwariskan pada generasi  
berikutnya, antara lain, bela diri, pasola, lompat batu, dan debus. 

Penca silat yang ada di Nagarawangi yaitu Daya Sunda yang didirikan oleh 
Ema Bratakusuma. Penca berasal dari Cimande (Bogor) yang didirikan oleh Eyang 
Kahir. Dalam penca silat terdapat banyak aliran, salah satunya adalah aliran 

Cimande, dinamakan aliran Cimande, karena latihannya di pinggir sungai Cimande. 

Selanjutnya aliran ini dibawa ke Cianjur oleh Eyang Ibrahim ke Cikalong dan 
berubah nama menjadi aliran Cikalong. Olahraga penca silat ini sudah ada sejak 
zaman penjajahan, namun ketika penjajahan praktik penca silat dilarang karena dari 
penca silat inilah banyak melahirkan pemberontak. Ema sebagai pendiri daya sunda 

menyiasati agar penca silat ini tetap bisa dilakukan saat penjajahan dan tidak hilang 
dengan cara bergerilya dan melakukan latihan di siang dan malam hari. Penca silat 
pada siang hari menjadi tontonan publik saja dengan memasukan seni ibing, namun 
pada malam hari penca silat memakai jurus dan tidak menjadi tontonan masyarakat. 

Penca silat Daya Sunda sendiri dalam praktiknya dulu memisahkan antara kembang 



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 11, 4 (2025): 1125-1140 Page 1137 of 1140 

Nyai Kartika, Reiza D.Dienaputra, Susi Machdalena, Prima Agustina Mariamurti, Witakania Sundasari Som, Rony 

Hidayat Sutisna/Pemajuan Kebudayaan Sebagai Desa Mandiri Melalui Peningkatan Ketahanan Budaya di Desa 

Nagarawangi Sumedang 

(ibing) dengan buah (jurus), namun sekarang Daya Sunda menyatukan ibing dengan 

jurus dan ada dua jenis penca silat yaitu penca buhun dan penca modern.  
 

 
 

Gambar 6. Latihan penca silat Daya Sunda  
Sumber: Data penelitian, 2025 

 
Panahan khas Sumedang merupakan salah satu jenis panahan tradisional yang 

unik dan berbeda dari panahan lainnya. Dalam tradisi ini terdapat konsep Kalacakra, 

yang mengacu pada gagasan tentang mandala (lapisan langit). Dalam Kalacakra, 

disebutkan terdapat sembilan lapisan langit, yang berbeda dengan konsep Islam yang 

menyebutkan adanya tujuh lapisan. Konsep sembilan lapisan mandala dikenal 

sebagai anggon dewa, yang berarti kamar atau tempat tinggal bagi para dewa. Istilah 

ini juga menginspirasi penamaan alat kayu panjang yang digunakan dalam panahan 

khas Sumedang, yaitu gondewa, yang merujuk pada anggon dewa. Pada awalnya, 

panahan khas Sumedang digunakan sebagai alat untuk bertahan hidup. Panahan ini 

dianggap sebagai salah satu bentuk panahan tradisional yang paling murni 
dibandingkan dengan jenis panahan lainnya. Berbagai upaya telah dilakukan untuk 
memperkenalkan panahan khas Sumedang kepada masyarakat agar tradisi ini tetap 
dikenal dan dilestarikan, tetapi pada prakteknya hanya sebagian kecil masyarakat 

yang mau melestarikan tradisi ini. 
 

Kesimpulan 
Desa Nagarawangi sudah melakukan hal yang diamanatkan dalam Undang-

Undang Nomor 5 tahun 2017 tentang pemajuan kebudayaan. Desa Nagarawangi 
memanfaatkan, melindungi, mengembangkan, serta melakukan pembinaan 

terhadap Objek Pemajuan Kebudayaan (OPK) yang dimilikinya. Hal ini sesuai 
dengan Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017 tentang Pemajuan Kebudayaan, 
bahwa untuk memajukan Kebudayaan Nasional Indonesia, diperlukan langkah 
strategis berupa upaya Pemajuan Kebudayaan melalui Pelindungan, 

Pengembangan, Pemanfaatan, dan Pembinaan guna mewujudkan masyarakat 
Indonesia yang berdaulat secara politik, berdikari secara ekonomi, dan 
berkepribadian dalam Kebudayaan. 

Potensi untuk berkembang memungkinkan terjadi, tetapi perlu sinergi dari 
semua pihak, komunitas, pemerintah desa, karang taruna dan pokdarwis saling 
bekerjasama dalam upaya menjadikan kebudayaan sebagai modal untuk menjadi 
Desa Mandiri. OPK secara rutin diinventarisasi dan didokumentasikan agar 

perkembangannya terpantau. OPK yang perlu perlindungan, pengembangan, dan 
pemanfaatan serta pembinaan dapat teridentifikasi dengan baik. 

 
 



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 11, 4 (2025): 1125-1140 Page 1138 of 1140 

Nyai Kartika, Reiza D.Dienaputra, Susi Machdalena, Prima Agustina Mariamurti, Witakania Sundasari Som, Rony 

Hidayat Sutisna/Pemajuan Kebudayaan Sebagai Desa Mandiri Melalui Peningkatan Ketahanan Budaya di Desa 

Nagarawangi Sumedang 

 

Ucapan Terimakasih 
Kami mengucapkan terima kasih kepada Aparat Desa Nagarawangi 

Kecamatan Rancakalong Kabupaten Sumedang yang telah menerima kami dengan 
baik untuk melaksanakan KKN-PPM Integratif. Terima kasih juga disampaikan 
kepada teman-teman mahasiswa KKN Kelompok 162 Desa Nagarawangi periode 
Juli-Agustus 2025 atas kerjasamanya dalam proses heuristik pencarian data, dan 

pengumpulan data di lapangan, sehingga Program PPM Unpad Bermanfaat ini 
berjalan dengan baik. 

 

Referensi 
Adhimas, Y. B., Anggoro, R. R. M. K. M., Maulana, M. A., Yasya, L. A., & Deng, 

B. (2023). Memahami Hubungan Tarawangsa dan Erhu dalam Perspektif 
Etnomusikologi. Resital: Jurnal Seni Pertunjukan, 24(3), 231-251. 

https://doi.org/10.24821/resital.v24i3.9396. 

Aliyudin, M. (2020). Narasi Sejarah Dalam Upacara Adat Sunda: Kajian Etnografi 
Atas Upacara Adat Ngalaksa Di Rancakalong Sumedang. Sosiohumaniora: 

Jurnal Ilmu-ilmu Sosial dan Humaniora, 22(2), 259-266. 

https://doi.org/10.24198/sosiohumaniora.v22i2.21887. 

Ardini, P. P., Tine, N., Sari, M., & Ningsih, S. (2025). Bunga Rampai Permainan 

Tradisional Nusantara. Penerbit Widina. 

As’ari, R., & Hendriawan, N. (2016). Kajian nilai kearifan lokal masyarakat adat 
Kampung Naga dalam pengelolaan lingkungan berbasis mitigasi bencana. 

In Prosiding Seminar Nasional Geografi UMS (pp. 472-86). 

Bustamam, R. (2017). Eksplorasi dan digitalisasi manuskrip keagamaan: 
Pengalaman di Minangkabau. Jurnal Lektur Keagamaan, 15(2), 446-469. 

https://doi.org/10.31291/jlk.v15i2.532. 

Creswell, J. W. (2003). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed 

MethodsApproaches. Sage Publications. 

Darsono, R. (2015). Pengaruh kualitas daya tarik wisata terhadap tingkat kepuasan 
wisatawan, studi kasus di Waduk Jatiluhur-Kabupaten Purwakarta. Jurnal 

Nasional Pariwisata, 5(1), 14-22. https://doi.org/10.22146/jnp.6361. 

Dienaputra, R. D., Machdalena, S., Nugraha, A., & Kartika, N. (2021). Profil Desa 

Pemajuan Kebudayaan di Jawa Barat. Unpad Press. 

Dienaputra, R. D., Yunaidi, A., & Yuliawati, S. (2022). Inventarisasi dan 
Dokumentasi Objek Pemajuan Kebudayaan di Desa Gegesik Lor Kecamatan 

Gegesik Kabupaten Cirebon. Kumawula: Jurnal Pengabdian Kepada 

Masyarakat, 5(2), 251-258. https://doi.org/10.24198/kumawula.v5i2.36850. 

Edwards, J. 1998. Tourism in rural areas. In Swarbroke J (ed). (1998). 
SustainableTourism Management. CABI Publishing. 

Febrianto, R. S., Susilo, G. A., Sudiro, S., & Gobang, A. A. (2025). Kategorisasi 

Atraksi-Aktivitas-Fasilitas Pada Desa Wisata Berbasis Budaya Bertipe 



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 11, 4 (2025): 1125-1140 Page 1139 of 1140 

Nyai Kartika, Reiza D.Dienaputra, Susi Machdalena, Prima Agustina Mariamurti, Witakania Sundasari Som, Rony 

Hidayat Sutisna/Pemajuan Kebudayaan Sebagai Desa Mandiri Melalui Peningkatan Ketahanan Budaya di Desa 

Nagarawangi Sumedang 

Rintisan. Pawon: Jurnal Arsitektur, 9(02), 279-300. 

https://doi.org/10.36040/pawon.v9i02.15254. 

Kartika, N., Dienaputra, R. D., Machdalena, S., Nugraha, A., Suryadimulya, A. S., 
Yuliawati, S., & Hidayat, R. (2024). Ngalaksa Traditional Ceremony as a Local 

Wisdom to Maintain Community Social Interaction. Studies in Media and 

Communication, 12(3), 63-71. https://doi.org/10.11114/smc.v12i3.6950. 

Kartohadikoesoemo, S. (1953). Desa. Balai Pustaka. 

Makian, S., Borouj, A., & Hanifezadeh, F. (2022). Sustainable tourism development 
in rural areas: The case of community-based lodges in Iran. In Tourism planning 

and development in the Middle East (pp. 44-60). GB: CABI. 

Moleong, L. J. (2018). Qualitative Research Methodology. Remaja Rosdakarya. 

Nurwanda, M. I., Setiyono, B., & Wijayanto, W. (2022). Analisis Upaya 
Pemberdayaan Desa Wisata Pandanrejo Dalam Keberhasilan Menjadi 50 Desa 
Wisata Unggulan Kementerian Pariwisata dan Ekonomi Kreatif Tahun 
2021. Journal of Politic and Government Studies, 12(1), 85-105. 

https://ejournal3.undip.ac.id/index.php/jpgs/article/view/36999. 

Nurwansah, I. (2020). Penelusuran Jejak Musik Instrumental dalam Naskah Sunda 
Kuna. Manuskripta, 10(1), 95-146. 

Pemerintah Desa Nagarawangi. (2022). Profil Desa Nagarawangi 2022. Pemerintah 

Desa Nagarawangi. 

Presiden Republik Indonesia. (2014). Undang-Undang Nomor 6 Tahun 2014 tentang 
Desa. Kementerian Hukum dan Hak Asasi Manusia Republik Indonesia. 

Presiden Republik Indonesia. (2017). Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017 tentang 
Pemajuan Kebudayaan. Kementerian Hukum dan Hak Asasi Manusia 

Republik Indonesia. 

Raharja, S. U. J., Marbun, M., & Chan, A. (2019). Strategi Pengembangan 
Pariwisata Perdesaan Di Lebak Muncang, Bandung-Jawa 

Barat. Sosiohumaniora: Jurnal Ilmu-ilmu Sosial dan Humaniora, 21(2), 159-165. 

https://doi.org/10.24198/sosiohumaniora.v21i2.21051. 

Raka, I. D. N., Wiswasta, I. A., & Budiasa, I. M. (2011). Pelestarian tanaman bambu 

sebagai upaya rehabilitasi lahan dan konservasi tanah di daerah sekitar mata 
air pada lahan marginal di Bali Timur. Jurnal agrimeta, 1(1), 1-11. 

Ramli, M., Rinanto, Y., Ariyanto, J., Mafruhah, I., & Praseptiangga, D. (2016). 

Rural Tourism in Ponorogo East Java Indonesia. Journal of Asian Vocational 

Education and Training, 9, 52-66. 

Sobarna, C., Gunardi, G., & Wahya, W. (2018). Toponimi nama tempat berbahasa 
Sunda di Kabupaten Banyumas. Panggung, 28(2), 148-160. 

https://doi.org/10.26742/panggung.v28i2.426. 

Sumarsono, R. N. (2022). Permainan Tradisional Nusantara. Uwais Inspirasi 

Indonesia. 



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 11, 4 (2025): 1125-1140 Page 1140 of 1140 

Nyai Kartika, Reiza D.Dienaputra, Susi Machdalena, Prima Agustina Mariamurti, Witakania Sundasari Som, Rony 

Hidayat Sutisna/Pemajuan Kebudayaan Sebagai Desa Mandiri Melalui Peningkatan Ketahanan Budaya di Desa 

Nagarawangi Sumedang 

Taylor, S. J., Bogdan, R., & DeVault, M. L. (2015). Introduction to qualitative research 

methods: A guidebook and resource. John Wiley & Sons. 

Wulandari, D. (2024). Implementasi program pemajuan kebudayaan desa: tinjauan 
pemberdayaan masyarakat berbasis budaya. Jurnal Pendidikan Dan 

Kebudayaan, 9(1), 20-34. https://doi.org/10.24832/jpnk.v9i1.4489. 

Yustisia, T. V. (2015). Undang-Undang Nomor 6 Tahun 2014 Tentang Desa dan Peraturan 

Terkait. Visimedia. 


