Jurnal Humanitas q )
J Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan E— ;0,

updates

ISSN Print (2407-4411), ISSN Online (2502-406X)

Mampuju Mamongo: Makna Simbolik dalam Proses Lamaran Suku
Pamona di Desa Bungapati Kabupaten Luwu Utara

Lisadawati,” Abdul Rahman,' Najamuddin'

"Magister Pendidikan Ilmu Pengetahuan Sosial, Program Pascasarjana, Universitas Negeri
Makassar, Indonesia
Email: 2400023011062@student.unm.ac, abdul.rahman8304@unm.ac.id,
najamuddin@unm.ac.id

“Korespondensi

Atrticle History: Received: 11-12-2025, Revised: 31-01-2026, Accepted: 01-02-2026, Published: 28-02-2026

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis makna pesan simbolik yang terkandung dalam
prosesi Mampuju Mamongo Suku Pamona di Desa Bungapati Kabupaten Luwu Utara, prosesi
Mampuju Mamongo dalam tradisi masyarakat Suku Pamona di Desa Bungapati Kabupaten
Luwu Utara, dan posisi Mampuju Mamongo dalam menjaga keberlanjutan tradisi lamaran
Suku Pamona di Desa Bungapati Kabupaten Luwu Utara. Peneliti menggunakan jenis
penelitian deskriptif kualitatif dengan pendekatan fenomenologi. Teknik pengumpulan data
melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
makna pesan simbolik dalam unsur adat bungkusan lamaran seperti buah pinang, daun sirih,
kapur sirih, tembakau, rotan, uang logam, dan pelepah pinang mengandung nilai filosofis
mendalam yang dilambangkan kesucian, kejujuran dalam hubungan, tanggung jawab, serta
persatuan dan keharmonisan antara kedua keluarga yang dipersatukan melalui ikatan adat.
Prosesi Mampuju Mamongo dilaksanakan melalui tahapan terstruktur yaitu, metukana
(bertanya), mantonge mamongo (pembungkusan), dan mabulere mamongo (pembukaan
bungkusan). Setiap tahapan memiliki fungsi dan makna tersendiri yang secara bertahap
menegaskan keseriusan serta tanggung jawab pihak laki-laki dalam proses lamaran adat,
sekaligus memberikan ruang bagi pihak perempuan dan keluarganya untuk menyatakan
persetujuan, dan menerima ikatan secara adat dan sosial. Keberlanjutan tradisi ini dijaga
melalui upaya pewarisan nilai yang aktif dan kolaborasi antara tokoh adat, pemerintah desa,
dan generasi muda, melalui pendokumentasian adat serta penguatan lembaga adat desa guna
menjaga identitas budaya Suku Pamona di tengah arus modernisasi.

Kata Kunci:
keberlanjutan tradisi; makna simbolik Mampuju Mamongo

Abstract

This study aims to analyze the meaning of the symbolic message contained in the procession
of the Mampuju Mamongo of the Pamona Tribe in Bungapati Village, North Luwu Regency,
Mampuju Mamongo procession in the tradition of the Pamona Tribe in Bungapati Village,
North Luwu Regency, the position of Mampuju Mamongo in maintaining the sustainability
of the Pamona Tribe proposal tradition in Bungapati Village, North Luwu Regency. The
researcher uses a qualitative descriptive research type with a phenomenological approach.
Data collection techniques through observation, interviews, and documentation. The results
of the study show that the meaning of symbolic messages in the traditional elements of
proposal packages such as areca nuts, betel leaves, betel lime, tobacco, rattan, coins, and
areca nut fronds contain deep philosophical values symbolized by purity, honesty in
relationships, responsibility, and unity and harmony between the two families united through
customary bonds. The Mampuju Mamongo procession is carried out through structured stages,

DOI: https://doi.org/10.29408/jhm.v1211.33877 https://e-journal.hamzanwadi.ac.id/index.php/jhm


https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.29408/jhm.v12i1.33877&domain=pdf

Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 12, 1 (2026): 248-262 Page 249 of 262

namely, metukana (asking), mantonge mamongo (wrapping), and mabulere mamongo (opening
of packages). Each stage has its own function and meaning that gradually confirms the
seriousness and responsibility of the male party in the customary proposal process, as well as
providing space for the woman and her family to express their consent, and accept customary
and social ties. The sustainability of this tradition is maintained through active value
inheritance efforts and collaboration between traditional leaders, village governments, and
the younger generation, through traditional documentation and strengthening village
customary institutions to maintain the cultural identity of the Pamona Tribe in the midst of
modernization.

Keywords:
Mampuju Mamongo; symbolic meaning; sustainability of tradition

©00

Pendahuluan

Indonesia merupakan negara yang kaya akan keanekaragaman budaya, tradisi,
dan adat istiadat yang diwariskan dari nenek moyang. Setiap daerah mempunyai
warisan budaya unik yang menjadi identitas serta ciri khas masyarakatnya, selaras
dengan amanah perlembagaan negara untuk memelihara dan mengembangkan nilai-
nilai budaya tersebut. Dalam kajian antropologi, tradisi perkawinan dan lamaran
adat dipahami sebagai praktik sosial yang sarat dengan simbol dan norma budaya.
Simbol-simbol adat tidak hanya berfungsi sebagai pelengkap ritual, tetapi juga
sebagai media penyampaian nilai moral, sosial, dan filosofi hidup masyarakat
(Koentjaraningrat, 2009). Salah satu suku bangsa yang terus memelihara warisan
leluhur mereka adalah Suku Pamona, yang mendiami wilayah Sulawesi Tengah dan
sebahagian Sulawesi Selatan, termasuk di Desa Bungapati, Kabupaten Luwu Utara.

Tradisi-tradisi di setiap suku bangsa masih banyak yang dipertahankan hingga
saat ini, namun sebagian besar masyarakat biasanya hanya sekedar melakukannya
saja. Masyarakat pada umumnya tidak mengetahui dengan pasti dan jelas makna
atau nilai-nilai yang sesungguhnya terkandung dalam setiap tradisi suku bangsa yang
ada. Apalagi dengan terpaan globalisasi yang membuat masyarakat lebih memilih
gaya hidup modern, dan mulai melupakan tradisi-tradisi dari nenek moyang.

Dalam kehidupan masyarakat Pamona, adat istiadat memegang peranan
penting, terutama dalam “proses pernikahan. Salah satu tradisi yang paling signifikan
sebelum melangkah ke jenjang pernikahan adalah prosesi lamaran atau pertunangan
yang dikenal sebagai Mampuju Mamongo. Secara etimologi, Mampuju yang artinya
membungkus dan Mamongo adalah pinang. Jadi Mampuju Mamongo Dberarti
membungkus pinang yang akan diberikan kepada pihak perempuan. Dalam adat
Pamona, pertunangan yang dilakukan memiliki tahapan mulai dari Metukana atau
Meoasi artinya “bertanya” kepada mempelai laki-laki. Kemudian Mantonge Mamongo
artinya ‘“membungkus pinang”, dan Mabulere Mamongo artinya ‘“membuka
bungkusan pinang”. Pada prosesi ini dilaksanakan secara berpisah. Mulai dari
Metukana, Mantonge Mamongo, dan Mabulere Mamongo.

Mantonge Mamongo merupakan proses membungkus lamaran yang dilakukan
oleh pihak laki-laki. Prosesi ini dihadiri oleh sejumlah orang yang memiliki peran
tersendiri, yaitu pemerintah desa, majelis adat, Pendeta, orang-orang tua, tokoh
masyarakat dan laki-laki yang melamar beserta kedua orang taunya. Isi bungkusan

Lisadawati, Abdul Rahman, Najamuddin/ Mampuju Mamongo: Makna Simbolik dalam Proses Lamaran Suku Pamona di
Desa Bungapati Kabupaten Luwu Utara



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 12, 1 (2026): 248-262 Page 250 of 262

lamaran terdiri dari bahan-bahan Mamongo, yakni tujuh buah pinang yang masih
muda lengkap dengan kelopaknya, tujuh lembar daun sirih lengkap dengan
tangkainya, kapur sirih secukupnya, segenggam tembakau, juga ditambah dengan
tujuh keping uang logam dan kalung emas.

Mabulere Mamongo merupakan tahap dibukanya bungkusan lamaran dari pihak
laki-laki. Jika pihak perempuan menerima lamaran dari pihak laki-laki, maka akan
ditandai dengan dibukanya bungkusan yang diantar oleh pihak laki-laki. Namun,
apabila lamaran tidak diterima, maka pihak perempuan harus menyampaikan
penolakannya dalam waktu tidak lebih dari 8 hari setelah bungkusan diantar. Setelah
selesai tahapan, maka kedua pihak keluarga akan segera menentukan waktu yang
tepat untuk melaksanakan perkawinan adat. Dalam jangka waktu antara lamaran
dan perkawinan, kedua pasangan calon pengantin harus tetap menjaga batasan di
antara keduanya.

Melihat kondisi generasi muda saat ini semakin kurang peduli atau tidak
mengenal adat istiadat dari suku sendiri (Made et al., 2021). Terutama untuk generasi
muda keturunan Pamona yang tentu saja perlu mengetahui makna dan nilai-nilai
yang terdapat dalam warisan budaya Suku Pamona. Menurut majelis adat desa
Bungapati, generasi muda Suku Pamona saat ini sangat minim pengetahuannya
mengenai adatnya sendiri. Banyak masyarakat hanya melaksanakan tradisi tersebut
sebagai bentuk kewajiban adat tanpa mengetahui makna dari setiap benda yang
digunakan, seperti buah pinang, daun sirih, kapur sirih, tembakau, rotan, uang
logam, hingga pelepah pinang yang digunakan sebagai pembungkus. Bahkan
beberapa dewan adat kadang masih yang belum mengerti dengan benar seluk beluk
Adat Pamona.

Berdasarkan penelitian terdahulu, tradisi lamaran dan perkawinan adat
Pamona dipahami sebagai praktik budaya yang sarat simbol dan berfungsi
memperkuat hubungan kekerabatan. Penelitian Gontalo et al. (2023) menunjukkan
bahwa simbol-simbol Mamongo merepresentasikan nilai kesungguhan, tanggung
jawab, dan penghormatan pihak laki-laki terhadap perempuan dan keluarganya,
sedangkan Yaunton et al. (2025) menegaskan bahwa setiap tahapan ritual Mamongo
berfungsi sebagai media pewarisan nilai moral dan identitas budaya masyarakat
Pamona. Penelitian mengenai seluk-beluk tradisi setiap suku bangsa bahwa tradisi
yang ada tidak hanya sekedar terlaksana, tetapi dapat benar-benar dipahami oleh
masyarakat, mulai dari nilai-nilainya tetap dijaga dan dilestarikan sampai kepada
anak-cucu kita (Kasidi et al., 2023; Octaviani et al., 2020). Berbeda dengan
penelitian-penelitian tersebut, penelitian ini secara khusus memfokuskan kajian pada
Mampuju Mamongo sebagai proses lamaran, serta menafsirkan makna simbolik unsur-
unsur adat masyarakat Pamona di Desa Bungapati. Kebaruan penelitian ini terletak
pada penempatan Mampuju Mamongo tidak hanya sebagai tradisi seremonial, tetapi
sebagai praktik budaya yang berperan dalam legitimasi adat dan keberlanjutan tradisi
di tengah perubahan sosial.

Penelitian 1ni dijelaskan dengan kerangka konseptual dari teori interpretatif
simbolik (Geertz, 1990; Martin, 1993) yang memandang ritual adat sebagai teks
budaya, di mana simbol-simbol yang digunakan merupakan sarana komunikasi
makna yang ditafsirkan dan diwariskan secara kolektif oleh masyarakat
pendukungnya. Secara umum, masyarakat dunia mengenal dan juga melaksanakan
pertunangan sebelum melangsungkan pernikahan. Tradisi pertunangan tentunya
akan berbeda di setiap belahan dunia. Di Indonesia pun terdapat keberagaman dalam

Lisadawati, Abdul Rahman, Najamuddin/Mampuju Mamongo: Makna Simbolik dalam Proses Lamaran Suku Pamona di
Desa Bungapati Kabupaten Luwu Utara



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 12, 1 (2026): 248-262 Page 251 of 262

melaksanakan tradisi pertunangan, sesuai dengan adat istiadat setiap suku bangsa,
juga agama yang dianutnya (Pratiwi, 2017). Minimnya literatur tertulis dan
dokumentasi mengenai tradisi ini membuat pengetahuan adat hanya bertumpu pada
tokoh adat (Mayangsari et al., 2021).

Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap makna simbolik dan fungsi sosial
Mampuju Mamongo dalam membangun legitimasi adat dan relasi sosial
antarkeluarga, sehingga penelitian ini penting dilakukan guna memperkaya kajian
serta memberikan kontribusi akademik terhadap pemahaman tradisi lamaran adat
Pamona di tengah dinamika perubahan sosial. Penelitian ini penting sebagai diskusi
dan kajian akdemik mengenai makna simbolik, prosesi Mampuju Mamongo, dan
posist Mampuju Mamongo dalam tradisi masyarakat Pamona sebagai simbol budaya
yang harus terus dilestarikan.

Metode

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian deskriptif kualitatif. Pendekatan
yang digunakan adalah fenomenologi (Khan, 2014), yang bertujuan untuk
menjelaskan atau mengungkap makna konsep atau fenomena berdasarkan
pengalaman individu. Penelitian dilaksanakan di Desa Bungapati, Kecamatan Tana
Lili, Kabupaten Luwu Utara, Provinsi Sulawesi Selatan. Penelitian ini menggunakan
sumber data primer dengan menggunakan teknik pengumpulan data purposive
sampling yang menentukan informan yang terdiri dari pemerintah desa, tokoh adat
(Ketua dan Majelis Adat), serta masyarakat setempat.Teknik pengumpulan data
yang digunakan untuk memperoleh data yaitu observasi, wawancara, dan
dokumentasi. Teknik analisis yang dilakukan melalui tiga tahapan yang meliputi,
redaksi data, data display (penyajian data), dan penarikan kesimpulan (Thalib, 2022).

Hasil dan Pembahasan
Makna Pesan Simbolik yang Terkandung dalam Prosesi Mampuju Mamongo Suku
Pamona

Tahap awal pertunangan adat Pamona, yang dikenal sebagai metukana atau
meoasi, memiliki arti bertanya. Proses ini berfungsi sebagai mekanisme untuk
memastikan kejujuran dan menjaga nilai moral serta kesakralan adat pernikahan.
Melalui metukana, seorang laki-laki diuji kesungguhannya untuk menikahi
perempuan yang ia pilih, sekaligus dituntut mematuhi batasan adat yang melarang
hubungan suami istri sebelum pertunangan resmi. Pelanggaran terhadap aturan ini
dipandang sebagai bentuk ketidakhormatan terhadap nilai budaya dan tatanan sosial
masyarakat Pamona (Gontalo et al., 2023).

Seperti yang dijelaskan Yunias mengatakan bahwa memberikan pertanyaan
yang tegas kepada pasangan yang akan melangsungkan adat atau pernikahan. Yang
bertujuan untuk memastikan kejujuran pasangan dan menjaga nilai moral serta
kesakralan adat pernikahan (Wawancara dengan Yunias, 28 Oktober 2025). Ketua
adat ingin mengetahui kondisi sebenarnya agar prosesi adat dapat dijalankan dengan
penuh keterbukaan. Meskipun terdengar tegas, pertanyaan seperti ini dianggap
bagian dari tanggung jawab mereka dalam menjaga norma dan etika yang telah
diwariskan secara turun-temurun. Sebelum memasuki inti pembicaraan, Arfendi
menjelaskan bahwa setiap tahapan dalam prosesi metukana memiliki makna yang
sangat penting. Ia menegaskan bahwa prosesi ini bukan hanya formalitas, tetapi
menjadi bukti kesungguhan seorang laki-laki yang benar-benar ingin menikahi

Lisadawati, Abdul Rahman, Najamuddin/ Mampuju Mamongo: Makna Simbolik dalam Proses Lamaran Suku Pamona di
Desa Bungapati Kabupaten Luwu Utara



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 12, 1 (2026): 248-262 Page 252 of 262

perempuan yang ia pilih (Wawancara dengan Arfendi, 28 Oktober 2025). Karena itu,
dewan adat merasa perlu untuk memastikan niat dan kesiapan calon mempelai laki-
laki. Setelah memberikan penjelasan tersebut, aldi kemudian menyampaikan bentuk
pertanyaan yang biasa diajukan dalam prosesi tersebut. Adapun pendapat Arfendi
yang mengatakan bahwa metukana bukan sekedar ritual adat, tetapi juga menjadi
tahap untuk melihat seberapa besar keseriusan calon pengantin laki-laki (Wawancara
dengan Arfendi, 29 Oktober 2025). Pada proses dalam metukana dilakukan oleh
pihak laki-laki. Majaleis adat ingin memastikan bahwa laki-laki yang datang benar-
benar siap dan sungguh-sungguh ingin menikah dengan perempuan yang ia lamar.

Dalam melaksanakan sebuah proses pertunangan ada syarat yang harus
dipatuhi oleh kedua calon pengantin sebagai bentuk penghormatan terhadap nilai
dan aturan adat (Koentjaraningrat, 2009). Sepertinya yang dijelaskan Noni
mengatakan bahwa pertunangan tidak hanya dipandang sebagai tahap menuju
pernikahan, tetapi juga sebagai penjagaan diri dan moral (Wawancara dengan Noni,
29 Oktober 2025). Pelanggaran terhadap batasan tersebut dianggap melanggar
norma adat yang telah diwariskan secara turun-temurun. Jika hal tersebut sudah
terjadi, maka mereka tidak layak lagi melakukan pertunangan. Mereka akan
mendapatkan sanksi adat berupa seorang kerbau yang akan diberikan kepada dewan
adat. Dengan adanya aturan ini, masyarakat Pamona berharap agar setiap calon
pengantin tetap menjaga kehormatan diri dan menaati aturan adat selama masa
pertunangan.

Dalam pelaksanaan adat, setiap tahapan memiliki perlengkapan dan
persyaratan yang harus dipenuhi oleh pihak laki-laki sebagai bentuk kesungguhan
dan penghormatan terhadap adat. Persiapan ini bukan hanya sekadar melengkapi
kebutuhan upacara, tetapi juga menjadi simbol kesiapan, tanggung jawab, serta
komitmen calon pengantin laki-laki dalam menjalani proses adat. Oleh karena itu,
terdapat sejumlah benda khusus yang wajib dibawa dan diserahkan kepada pihak
adat sebagai bagian dari prosesi tersebut. Seperti yang dikatakan informan bahwa
terdapat sejumlah perlengkapan khusus yang harus dibawa oleh pihak laki-laki ketika
melaksanakan adat Mampuju Mamongo. Adapun benda-benda tersebut memiliki
makna penting dan menjadi syarat yang tidak boleh diabaikan dalam prosesi adat.
Beliau mengatakan bahwa pihak laki-laki wajib membawa buah pinang sebanyak
tujuh buah, tujuh lembar daun sirih, tembakau secukupnya, kapur sirih secukupnya,
pelepah pinang, serta rotan sepanjang tujuh meter. Dalam pembungkusan pinang
dan bahan-bahan lainnya sebagai seserahan untuk melamar, masyarakat Suku
Pamona menggunakan pelepah pinang dan kemudian mengikatnya dengan rotan
yang sudah diraut. Seperti yang dikatakan Yunias yang mengatakan bahwa pelepah
pinang dalam prosesi adat dimaknai sebagai simbol perlindungan dan restu orang
tua, yang menandai kesiapan anak untuk dilepaskan ketika telah dewasa dan siap
membangun rumah tangga, sekaligus menegaskan bahwa ikatan perkawinan yang
direstui bukan bersifat sementara, melainkan diharapkan berlangsung seumur hidup
dalam kesatuan dan tanggung jawab bersama (Wawancara dengan Yunias, 29
Oktober 2025).

Setiap benda bukan sekadar kelengkapan upacara, tetapi mengandung nilai
filosofis yang merepresentasikan harapan, komitmen, serta penghormatan terhadap
adat Pamona. Salah satu unsur penting di antaranya adalah Pelepah Pinang
(Kulimbuah) Pelepah pinang berfungsi untuk melindungi pohon dan buah pinang.
Dalam adat, benda ini melambangkan peran orang tua yang sejak awal senantiasa

Lisadawati, Abdul Rahman, Najamuddin/Mampuju Mamongo: Makna Simbolik dalam Proses Lamaran Suku Pamona di
Desa Bungapati Kabupaten Luwu Utara



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 12, 1 (2026): 248-262 Page 253 of 262

menjaga, merawat, dan melindungi anaknya hingga tumbuh dewasa.
Penggunaannya dalam prosesi menyimbolkan bahwa anak telah dianggap "matang,"
baik secara emosi, kedewasaan, maupun kesiapan untuk menjalani kehidupan
berumah tangga.

Pelepah pinang juga mengingatkan bahwa ikatan pernikahan harus tetap
bersatu dan saling menjaga hingga akhir hayat. Rotan tidak hanya menjadi bahan
dalam ritual, tetapi juga simbol hubungan sosial. Rotan yang saling mengait
dipahami sebagai gambaran bahwa manusia hidup dalam ikatan sosial yang saling
membutuhkan (Wawancara dengan Arfendi, 29 Oktober 2025). Rotan (Lauro)
merupakan unsur penting dalam perlengkapan adat Mampuju Mamongo, karena rotan
memiliki karakter tumbuh yang unik merambat ke atas, saling kait-mengait, dan
menguatkan satu sama lain. Cara tumbuh ini melahirkan makna simbolik yang
mendalam bagi masyarakat Pamona. Rotan melambangkan bahwa kehidupan
manusia tidak dapat dijalani seorang diri, setiap individu selalu membutuhkan
dukungan, bimbingan, dan kehadiran orang lain. Dalam perspektif adat, rotan
menjadi pengingat bahwa kebersamaan dan saling menguatkan merupakan nilai
dasar dalam kehidupan sosial (Yaunton et al., 2025).

Dalam prosesi pertunangan, rotan juga menjadi simbol penyatuan dua
keluarga besar. Ikatan rotan yang saling terkait menggambarkan bahwa pernikahan
bukan hanya tentang dua individu yang akan hidup bersama, tetapi merupakan
penyatuan dua garis keturunan, dua tradisi keluarga, dan dua lingkungan sosial.
Dengan demikian, rotan mengajarkan bahwa ikatan pernikahan harus dijalani
dengan saling menopang dan bekerja sama, sebagaimana rotan yang kuat karena
saling melilit dan mengikat (L., 2024). Keberadaan rotan dalam perlengkapan adat
mempertegas bahwa pernikahan dalam adat Pamona adalah sebuah komitmen yang
melibatkan keluarga besar dan masyarakat, serta harus dijaga dalam kebersamaan.

Bahan dasar untuk mengunyah mamongo yakni buah pinang, daun sirih,
tembakau, dan kapur sirih memiliki posisi penting dalam prosesi Mampuju Mamongo,
karena masing-masing unsur tersebut merepresentasikan bagian tubuh manusia.
Buah pinang dipahami sebagai simbol jantung yang menjadi pusat kehidupan,
sementara daun sirth melambangkan kulit sebagai pelindung yang menyelimuti
tubuh (Yunidar, 2023). Tembakau dianggap sebagai rambut yang memperindah serta
melengkapi penampilan manusia, sedangkan kapur sirth dipersepsikan sebagai
tulang yang memberi struktur dan menopang tubuh. Ketika keempat bahan ini
dikunyah secara bersamaan, bahan-bahan tersebut menghasilkan warna merah yang
menyerupai darah manusia sebagai tanda kehidupan dan simbol kekuatan.

Keempat bahan mamongo menggambarkan kesatuan dan keutuhan manusia
sebagai makhluk yang utuh lahir dan batin. Warna merah yang muncul juga
mengandung makna sakral, karena dalam pandangan masyarakat Pamona, darah
merupakan unsur yang mempersatukan dan mengikat hubungan antarsesama.
Kehadiran bahan-bahan ini dalam prosesi adat bukan sekadar memenuhi tradisi,
tetapi menjadi simbol bahwa pertunangan merupakan penyatuan dua pribadi yang
membawa kehidupan, energi, serta identitas masing-masing (Sumo, 2020).

Daun sirih dan pelepah pinang yang digunakan dalam prosesi Mampuju
Mamongo harus berada dalam kondisi utuh, tanpa sobekan atau kerusakan sedikit
pun. Keutuhan ini tidak sekadar syarat teknis, tetapi memuat pesan simbolik yang
mendalam. Dalam adat Pamona, kerusakan pada kedua benda tersebut dianggap
sebagai bentuk ketidakhormatan atau pelecehan terhadap perempuan yang akan

Lisadawati, Abdul Rahman, Najamuddin/ Mampuju Mamongo: Makna Simbolik dalam Proses Lamaran Suku Pamona di
Desa Bungapati Kabupaten Luwu Utara



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 12, 1 (2026): 248-262 Page 254 of 262

dilamar. Oleh karena itu, apabila ditemukan daun sirih atau pelepah pinang yang
rusak, pihak laki-laki akan dikenakan denda sebagai bentuk tanggung jawab moral
sekaligus konsekuensi adat.

Aturan ini menggambarkan betapa tinggi penghargaan masyarakat Pamona
terhadap martabat, kesucian, dan kehormatan perempuan. Keutuhan sirih dan
pelepah pinang seperti seorang perempuan harus diperlakukan dengan hormat dan
penuh kehati-hatian, sama seperti cara adat menjaga kelengkapan perlengkapan
upacara. Dalam menjaga kesempurnaan ritual ini, disertakan tujuh keping uang
logam yang memiliki peran sebagai pelengkap atau pengganti (rongis) dan sebagai
sarana kompensasi apabila terjadi kekurangan atau kerusakan pada perlengkapan
adat utama. Pemberian kalung yang umumnya berupa kalung emas dalam prosesi
Mampuju Mamongo tidak hanya berfungsi sebagai perhiasan. Kalung tersebut menjadi
simbol penanda bahwa perempuan telah “diitkat” secara resmi oleh laki-laki yang
melamarnya.

Penggunaan angka tujuh yang berulang dalam perlengkapan adat seperti tujuh
buah pinang, tujuh lembar daun sirih, rotan sepanjang tujuh meter, serta tujuh keping
uang logam tidaklah muncul secara kebetulan, tetapi berakar kuat pada sistem
kepercayaan masyarakat Pamona. Angka tujuh dipahami sebagai sawi imba, yakni
angka yang dianggap sempurna dan utuh. Konsep kesempurnaan ini tidak hanya
bersifat simbolis, melainkan terkait dengan pandangan masyarakat Pamona tentang
proses penciptaan langit dan bumi. Setiap unsur yang berjumlah tujuh mengandung
doa agar rumah tangga yang dibangun mencapai kesempurnaan, keseimbangan, dan
keberlanjutan sebagaimana kesempurnaan alam semesta.

Teori interpretatif simbolik memandang bahwa realitas sosial tidak berdiri
sebagai sesuatu yang objektif atau terlepas dari manusia, melainkan dibangun
melalui proses penafsiran, interaksi, dan pemaknaan yang dilakukan secara kolektif
oleh suatu masyarakat. Dalam perspektif ini, simbol-simbol budaya bukan hanya
benda, tindakan, atau ucapan, tetapi merupakan vehicles of meaning pembawa
makna yang merepresentasikan cara suatu kelompok memahami dunia, membangun
nilai, dan menata relasi sosialnya. Dengan kata lain, kebudayaan adalah jaringan
makna yang dianyam sendiri oleh manusia, dan tugas peneliti adalah
menafsirkannya secara mendalam. Dalam pertunangan Adat Pamona, seluruh
rangkaian prosesi mulai dari metukana hingga Mampuju Mamongo dapat dipahami
sebagai teks budaya yang sarat simbol. Setiap perlengkapan adat pelepah pinang,
rotan, bahan-bahan mamongo, hingga uang logam dan kalung tidak berdiri sebagai
objek fisik semata, tetapi mengandung nilai, norma, dan pesan moral yang disepakati
masyarakat. Simbolsimbol ini berfungsi sebagai mekanisme pewarisan makna dari
satu generasi ke generasi berikutnya.

Prosesi Mampuju Mamongo dalam Tradisi Masyarakat Suku Pamona

Prosesi Mampuju Mamongo diawali dengan musyawarah adat di rumah pihak
laki-laki, atau yang dikenal sebagai mantonge mamongo. Pada tahap awal ini, berbagai
unsur masyarakat turut hadir, mulai dari kepala desa, majelis adat, pendeta, hingga
tokoh-tokoh masyarakat lain yang memiliki kewenangan moral dalam kehidupan
sosial. Kehadiran para pihak ini bukan sekadar formalitas, tetapi menunjukkan
bahwa pertunangan adat Pamona merupakan keputusan sosial yang membutuhkan
persetujuan dan dukungan dari masyarakat. Dengan demikian, proses pertunangan
tidak dipandang sebagai urusan privat antar dua keluarga, melainkan sebuah

Lisadawati, Abdul Rahman, Najamuddin/Mampuju Mamongo: Makna Simbolik dalam Proses Lamaran Suku Pamona di
Desa Bungapati Kabupaten Luwu Utara



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 12, 1 (2026): 248-262 Page 255 of 262

tanggung jawab bersama yang disaksikan, diterima, serta dijaga oleh masyarakat ada
(Saprijal et al., 2024). Seperti yang dijelaskan Yunias mengatakan bahwa ingin
memastikan kejujuran pihak laki-laki mengenai lamanya hubungan mereka sebelum
melanjutkan prosesi lamaran (Wawancara dengan Yunias, 28 Oktober 2025).
Pertanyaan tersebut menunjukkan bahwa dalam Adat Pamona, kejelasan dan
keterbukaan menjadi nilai penting yang harus dijunjung. Ketua Adat menekankan
agar pihak laki-laki tidak menyembunyikan fakta apa pun terkait perjalanan
hubungan mereka, karena hal tersebut dianggap sebagai dasar kepercayaan antara
kedua keluarga.

Proses tanya jawab adat serta ketentuan pembungkusan yang ketat dalam
tradisi Mampuju Mamongo menunjukkan bahwa adat Pamona berfungsi sebagai
mekanisme penjaga nilai-nilai etis dan moral masyarakat. Isi dari bungkusan tersebut
terdiri atas wua mamongo anu lau tutunya papitu ogu (pinang muda yang masih
memiliki penutup di bagian atasnya sebanyak tujuh buah), ira laumbe papitu ntake pai
lau koenya (daun sirih tujuh lembar beserta tangkainya). Selain itu, turut disertakan
pula teula sakodi (kapur sirih secukupnya), sangkomo tabako (segenggam tembakau),
serta papitu doi benggol (tujuh keping uang logam). Kemudian ditambahkan enu atau
kalung sebagai bagian dari perlengkapan, yang nantinya akan disematkan di leher
perempuan pada saat prosesi berlangsung. Setelah seluruh bahan diperiksa
kelengkapan dan keutuhannya, proses pembungkusan dan pengikatan pun dimulai.
Buah pinang, daun sirih, kapur sirih, tembakau, uang logam, serta kalung terlebih
dahulu disusun di bagian tengah pelepah pinang. Selanjutnya, pelepah pinang dilipat
dengan hati-hati agar tidak robek dan mampu melindungi seluruh isi di dalamnya.
Setelah bungkusan tertata dengan rapi, barulah dilakukan pengikatan menggunakan
rotan hingga bungkusan benar-benar kokoh dan tidak mudah terbuka. Adapun cara
mengikatnya menurut Arfendi mengatakan bahwa proses pengikatan bungkusan
dalam tradisi Adat Pamona merupakan tahap yang membutuhkan ketelitian,
kesabaran, dan mengikuti aturan adat yang sangat ketat (Wawancara dengan
Arfendi, 28 Oktober 2025). Pengikatan harus dilakukan menggunakan rotan dengan
pola tujuh baris ikatan, di mana setiap baris terdiri dari dua ikatan. Jumlah ini tidak
boleh berubah karena angka tujuh dipahami sebagai angka yang sempurna dan sarat
makna simbolik dalam adat Pamona. Melalui pengaturan jumlah ikatan rotan yang
tetap dan tidak boleh diubah, adat menegaskan pentingnya keseriusan, kejujuran,
kedisiplinan, serta kepatuhan terhadap aturan leluhur sebagai landasan dalam
membangun ikatan pertunangan yang sah, terhormat, dan bermakna secara sosial
maupun kultural (Badiilo, 2023).

Pembungkusan dengan kain putih dan ikatan rotan dalam prosesi Mampuju
Mamongo melambangkan kesucian niat, ketulusan, serta harapan akan ikatan
pertunangan dan pernikahan yang kokoh, utuh, dan tidak mudah terputus, baik
secara moral, sosial, maupun spiritual. Setelah seluruh proses pembungkusan,
pengikatan, dan penataan selesai, pihak keluarga laki-laki kemudian memasuki
tahap berikutnya, yaitu bermusyawarah untuk membicarakan dan menentukan siapa
saja yang akan ditunjuk sebagai pembawa lamaran ke pihak perempuan.
Rombongan tersebut terdiri dari Majelis Adat, Pemerintah Desa atau kelurahan,
Pendeta sebagai pelayan Tuhan, tokoh masyarakat sebagai saksi, calon mempelai
laki-laki, serta kedua orang tuanya. Selain mereka, terdapat pula seorang perempuan
mompauba (menggendong) yang bertugas membawa bungkusan lamaran
menggunakan sarung. Tugas ini adalah amanah adat yang diberikan kepada

Lisadawati, Abdul Rahman, Najamuddin/ Mampuju Mamongo: Makna Simbolik dalam Proses Lamaran Suku Pamona di
Desa Bungapati Kabupaten Luwu Utara



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 12, 1 (2026): 248-262 Page 256 of 262

perempuan yang dinilai mampu menjaga kehati-hatian, ketelitian, serta kesopanan
saat menggendong bungkusan. Kehadiran seluruh unsur ini menunjukkan bahwa
proses lamaran bukan hanya urusan keluarga inti, tetapi melibatkan struktur sosial
dan masyarakat.

Tahap berikutnya adalah Mabulere Mamongo, yaitu pembukaan bungkusan
adat. Proses ini dipimpin oleh seorang Majelis Adat yang telah ditunjuk secara
khusus. Sebelum dibukanya bungkusan lamaran Majelis adat akan bertanya kepada
mempelai perempuan terlebih dahulu. Seperti yang dijelaskan Yunias mengatakan
bahwa keputusan membuka adat lamaran didasarkan pada hasil musyawarah
keluarga dan tetap menempatkan persetujuan calon perempuan sebagai unsur
penting dalam kelanjutan prosesi adat (Wawancara dengan Yunias, 29 Oktober
2025). Pembukaan bungkusan tidak boleh dilakukan secara sembarangan setiap
ikatan rotan harus dibuka satu per satu sesuai urutannya, tanpa melompati baris
ikatan. Kesalahan dianggap sebagai bentuk ketidaksopanan terhadap adat. Setelah
rotan dibuka, pelepah pinang dibentangkan secara perlahan untuk memperlihatkan
seluruh isi bungkusan, seperti pinang muda, daun sirih, tembakau, kapur sirih, uang
logam, serta kalung jika disertakan. Pemeriksaan kelengkapan bungkusan dan
tindakan mengunyah pinang, yang ditegaskan melalui ungkapan adat “Mamongo
momimo”, merepresentasikan simbol penerimaan lamaran serta penegasan atas
kesungguhan pihak laki-laki dalam mematuhi aturan adat dan kesiapan melanjutkan
ikatan pertunangan secara sah menurut adat Pamona.

Tahap terakhir adalah Ndabaeli, yaitu pemberian nasihat oleh Kepala Desa
kepada kedua calon mempelai dan keluarga. Nasihat tersebut menekankan
pentingnya tanggung jawab, menjaga keharmonisan, saling menghormati, serta
patuh pada nilai adat dalam membangun rumah tangga (Umaiyah et al., 2025). alam
prosesi adat, momen ini menandai bahwa lamaran telah diterima secara resmi dan
hubungan kedua keluarga mulai terikat dalam ikatan yang lebih dekat. Pada tahapan
selanjutnya kedua mempelai calon pengantin akan dibekali nasihat atau ndabaeli
yang disampaikan oleh infoman pertunangan bukan hanya menyatukan dua
individu, tetapi juga dua keluarga besar. Karena itu, semua proses harus dijalankan
sesuai adat. Pasangan yang bertunangan diingatkan untuk saling menghargai,
menjaga kepercayaan, dan melibatkan keluarga dalam setiap keputusan. Kedua
keluarga juga diharapkan menjaga komunikasi dan saling mendukung agar
hubungan berjalan baik.

Pada prosesi buka pinang selesai dilaksanakan, dewan adat bersama pihak
pemerintah dari keluarga calon pengantin perempuan kemudian menyampaikan
kepada pihak laki-laki bahwa lamaran tersebut telah diterima. Pada saat yang sama,
mereka juga menyampaikan waktu pelaksanaan pernikahan yang telah
dimusyawarahkan oleh keluarga calon pengantin perempuan, untuk selanjutnya
dipertimbangkan dan disesuaikan oleh pihak calon pengantin laki-laki (Tudjuka,
2019). Dalam adat Pamona, bungkusan tersebut justru harus digantung di bagian
atas pintu depan rumah pihak perempuan. Tindakan ini menjadi simbol bahwa anak
gadis di rumah tersebut telah resmi dilamar secara adat. Selama bungkusan itu masih
tergantung, masyarakat akan mengetahui bahwa rumah tersebut telah memasuki
masa menuju pernikahan. Bungkusan ini dibiarkan tetap berada di tempatnya hingga
mendekati hari pernikahan. Barulah kemudian bungkusan tersebut diturunkan dan
dibuang sesuai aturan adat. Tradisi ini menunjukkan bagaimana masyarakat

Lisadawati, Abdul Rahman, Najamuddin/Mampuju Mamongo: Makna Simbolik dalam Proses Lamaran Suku Pamona di
Desa Bungapati Kabupaten Luwu Utara



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 12, 1 (2026): 248-262 Page 257 of 262

Pamona menggunakan simbol sederhana untuk menandai status sosial seseorang
serta menjaga penghormatan terhadap prosesi adat yang telah dilaksanakan.

Melalui teori interpretatif simbolik, prosesi Mampuju Mamongo dapat dipahami
sebagai sistem sosial-budaya yang tersusun atas jaringan simbol yang dimaknai
bersama oleh masyarakat Pamona. Simbol nonverbal seperti pelepah pinang, rotan,
kain putih, serta ikatan bungkusan berdampingan dengan simbol verbal berupa
pertanyaan adat dan nasihat sebagai sarana penegasan nilai moral dan tanggung
jawab. Keseluruhan simbol ini tidak hanya membentuk rangkaian upacara, tetapi
menjelaskan budaya yang meneguhkan identitas, norma, dan etika yang diwariskan
secara turuntemurun.

Posisi Mampuju Mamongo dalam Menjaga Keberlanjutan Tradisi Lamaran Suku
Pamona

Keberlanjutan tradisi Mampuju Mamongo sangat bergantung pada kesadaran
dan upaya kebersamaan masyarakat Pamona, terutama dalam mewariskan nilai dan
makna tradisi tersebut. Jika pengetahuan adat tidak diteruskan kepada generasi
muda, prosesi ini dikhawatirkan lambat laun akan hilang. Posisi tradisi ini sebagai
penghubung generasi dijaga melalui tiga pilar utama tanggung jawab tokoh adat,
peran aktif generasi muda, dan dukungan struktural pemerintah desa (Putri et al.,
2024). Tokoh adat memahami bahwa tantangan terbesar dalam menjaga
keberlangsungan tradisi Mampuju Mamongo adalah masih kurangnya keterlibatan
generasi muda serta terbatasnya pengetahuan mereka tentang prosesi tersebut.
Seperti yang dijelaskan informan mengatakan bahwa Keberlanjutan tradisi Mampuju
Mamongo sangat bergantung pada keterlibatan generasi muda dalam belajar dan
memahami adat. Kemudian Yunias juga menekankan bahwa nilai-nilai yang ada
dalam prosesi mulai dari cara membawa bungkusan, membuka ikatan rotan, hingga
tutur kata adat harus diajarkan secara turun-temurun (Wawancara dengan Yunias,
29 Oktober 2025). Meskipun orang tua dan tokoh adat dapat membimbing, generasi
mudalah yang memegang peran penting sebagai penerus tradisi. Meskipun banyak
generasi muda mengakui bahwa mereka belum sepenuhnya memahami seluruh
tahapan dan makna simbolik dalam prosesi Mampuju Mamongo, mereka
menunjukkan adanya minat dan keinginan untuk belajar. Kondisi ini menunjukkan
bahwa generasi muda Pamona sebenarnya masih memiliki ketertarikan terhadap
adat, namun memerlukan ruang, pendampingan, dan kesempatan yang lebih luas
untuk mempelajarinya secara mendalam. Dengan demikian, kurangnya pemahaman
bukan disebabkan oleh penolakan terhadap adat, melainkan terbatasnya akses
terhadap proses pembelajaran adat itu sendiri (Wattimena, 2025).

Para orang tua dan tokoh adat menunjukkan kesungguhan yang besar dalam
menjaga dan mewariskan pengetahuan adat kepada generasi berikutnya. Mereka
tidak hanya berperan sebagai penjaga tradisi, tetapi juga sebagai pembimbing yang
siap mengajarkan tata cara adat kapan pun dibutuhkan. Bagi mereka, hal yang paling
penting adalah adanya kemauan dari generasi muda untuk belajar, karena tanpa
keterlibatan generasi muda, pengetahuan adat tidak dapat diwariskan secara
berkelanjutan (Hasan et al., 2023). Tokoh adat berharap agar generasi muda lebih
aktif mempelajari berbagai tahapan upacara, memahami simbol-simbol adat, serta
mengetahui makna yang terkandung di balik setiap prosesi (Parto, 2025). Oleh
karena itu, mereka mendorong generasi muda untuk berani datang, bertanya, dan

Lisadawati, Abdul Rahman, Najamuddin/ Mampuju Mamongo: Makna Simbolik dalam Proses Lamaran Suku Pamona di
Desa Bungapati Kabupaten Luwu Utara



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 12, 1 (2026): 248-262 Page 258 of 262

menyaksikan secara langsung pelaksanaan adat, baik terkait prosesi lamaran
Mampuju Mamongo maupun aturan adat Pamona lainnya.

Sikap terbuka yang ditunjukkan oleh tokoh adat ini memperlihatkan bahwa
ruang pembelajaran adat sebenarnya telah disiapkan, dan tantangan utama terletak
pada bagaimana generasi muda merespons kesempatan tersebut. Dengan adanya
dukungan dan kesungguhan dari para tokoh adat, generasi muda memiliki ruang
yang luas untuk belajar dan terlibat secara langsung dalam praktik adat (Ferdiansyah
et al., 2025). Pendekatan ini memastikan bahwa pengetahuan adat tidak hanya
dipahami secara teoritis, tetapi juga dipraktikkan dalam kehidupan sosial
masyarakat. Melalui proses pembelajaran yang berkelanjutan, tradisi Mampuju
Mamongo dapat tetap hidup dan diwariskan secara utuh kepada generasi mendatang.

Pemerintah Desa Bungapati juga menyadari bahwa pengetahuan masyarakat
mengenai berbagai bentuk adat masih terbatas, sehingga tradisi seperti Mampuju
Mamongo perlu terus diperkenalkan dan dipelajari oleh seluruh warga desa.
Kesadaran ini mendorong pemerintah desa untuk mengambil langkah-langkah yang
lebih terarah guna menjaga keberlanjutan tradisi adat (Anggrainy et al., 2024). Upaya
tersebut dilakukan tidak hanya untuk melestarikan warisan budaya, tetapi juga untuk
memperkuat identitas masyarakat desa.

Pertama, pendokumentasian adat. Pemerintah desa secara rutin mencatat dan
merekam setiap kegiatan adat yang dilaksanakan. Dokumentasi ini kemudian
disimpan sebagai arsip desa dan dapat menjadi bahan belajar bagi generasi muda.
Dengan adanya rekaman dan catatan, masyarakat lebih mudah mempelajari kembali
tahapan-tahapan adat tanpa harus menunggu pelaksanaannya berlangsung. Upaya
pelestarian ini tidak hanya dilakukan melalui ajakan dan pembinaan langsung, tetapi
juga melalui pendokumentasian dan penguatan Lembaga adat sebagai wadah
pembelajaran. Hal tersebut ditegaskan oleh Aldi yang mengatakan bahwa
pentingnya pendokumentasian setiap kegiatan adat agar dapat menjadi sumber
belajar bagi generasi muda (Wawancara dengan Aldi, 30 Oktober 2025). Kedua,
pembentukan lembaga adat desa. Pemerintah desa telah membentuk sebuah wadah
resmi yang bertugas menjaga, memperkenalkan, dan mengembangkan tradisi.
Lembaga adat ini menjadi tempat bagi tokoh adat dan masyarakat untuk berdiskusi,
merumuskan aturan, serta memastikan bahwa pelaksanaan adat tetap sesuai dengan
nilai-nilai yang diwariska (Sonia & Sarwoprasadjo, 2020). Seperti yang dikatakan
Yori mereka akan melakukan Pembentukan lembaga adat desa juga menjadi langkah
strategis untuk menjaga, memperkenalkan, dan mengembangkan tradisi agar tetap
dikenal oleh masyarakat luas (Wawancara dengan Yori, 30 Oktober 2025). Upaya
ini dilakukan dengan harapan agar adat tidak hilang dan dapat terus diwariskan dari
satu generasi ke generasi berikutnya. Pemerintah desa juga menyadari bahwa masih
banyak warga yang belum sepenuhnya memahami jenis-jenis adat yang ada di Desa
Bungapati. Kurangnya pengetahuan ini menjadi salah satu alasan mengapa tradisi
perlu terus diperkenalkan dan dipelajari oleh masyarakat.

Ketiga, sosialisasi secara terencana. Pemerintah desa berencana
menyelenggarakan kegiatan sosialisasi yang bertujuan untuk meningkatkan
pemahaman masyarakat mengenai berbagai jenis adat. Melalui kegiatan ini, warga
dapat mendapatkan penjelasan langsung dari tokoh adat atau pemerintah desa
mengenai makna, aturan, dan tujuan dari setiap prosesi adat. Sosialisasi ini
diharapkan dapat memperkuat kesadaran masyarakat dan memastikan bahwa tradisi
adat tidak hanya diketahui oleh kalangan tertentu, tetapi dipahami oleh seluruh

Lisadawati, Abdul Rahman, Najamuddin/Mampuju Mamongo: Makna Simbolik dalam Proses Lamaran Suku Pamona di
Desa Bungapati Kabupaten Luwu Utara



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 12, 1 (2026): 248-262 Page 259 of 262

warga desa (Todapa & Juemi, 2022). Melalui langkah-langkah tersebut, Pemerintah
Desa Bungapati berupaya menciptakan lingkungan yang mendukung keberlanjutan
tradisi, sehingga adat Mampuju Mamongo dapat terus hidup dan dipraktikkan oleh
generasi-generasi selanjutnya. pemerintah desa melihat perlunya meningkatkan
pemahaman masyarakat terhadap berbagai adat yang ada di Desa Bungapati. Upaya
ini dilakukan karena kesenjangan pengetahuan mengenai tradisi masih cukup besar
di kalangan warga. Melalui kegiatan sosialisasi dan pembelajaran yang terstruktur,
pemerintah berharap masyarakat dapat mengenal setiap bentuk adat, memahami
makna di balik prosesi, serta mengetahui aturan yang menyertainya. Pendekatan ini
tidak hanya berfungsi sebagai media edukasi, tetapi juga sebagai langkah strategis
untuk memperkuat rasa memiliki dan kebanggaan terhadap warisan budaya. Dengan
terus memperkenalkan adat kepada masyarakat baik melalui program desa,
pertemuan adat, maupun dokumentasi pemerintah meyakini bahwa tradisi lokal
dapat tetap bertahan, hidup, dan diwariskan secara berkelanjutan kepada generasi.

Upaya menjaga keberlanjutan tradisi Mampuju Mamongo terlihat dari kerja
sama antara tokoh adat, generasi muda, dan pemerintah desa dalam mewariskan
nilai-nilai yang ada dalam prosesi adat. Tokoh adat menjadi sumber pengetahuan
yang selalu siap membimbing generasi muda, sementara anak-anak muda
menunjukkan minat untuk belajar dan terlibat langsung dalam pelaksanaan adat
(Nova et al., 2024). Pemerintah desa juga mendukung dengan mendokumentasikan
kegiatan adat, membentuk lembaga adat, dan mengadakan sosialisasi agar tradisi
tetap dikenal oleh masyarakat.

Kesimpulan

Tradisi Mampuju Mamongo pada masyarakat Suku Pamona di Desa Bungapati
merupakan prosesi lamaran yang sarat akan makna simbolik dan nilai filosofis, di
mana unsur-unsur seperti buah pinang, daun sirth, tembakau, dan kapur sirih
merepresentasikan kesatuan organ tubuh manusia, sementara rotan melambangkan
ikatan kekerabatan yang kuat serta penggunaan angka tujuh (sawi imba) sebagai
simbol kesempurnaan. Pelaksanaan tradisi ini dilakukan secara sistematis melalui
tiga tahapan utama, yaitu Metukana (bertanya) untuk memastikan kejujuran,
Mantonge Mamongo (pembungkusan) sebagai simbol niat baik, dan Mabulere Mamongo
(pembukaan bungkusan) sebagai tanda penerimaan lamaran oleh pihak perempuan.
Keutuhan bahan-bahan dalam bungkusan tersebut menjadi standar penghormatan
terhadap martabat perempuan, di mana setiap kerusakan akan dikenakan denda adat
sebagai bentuk tanggung jawab moral. Untuk menjamin keberlanjutan tradisi ini di
tengah tantangan modernisasi, diperlukan kolaborasi aktif antara tokoh adat sebagai
sumber pengetahuan, generasi muda sebagai penerus, serta pemerintah desa melalui
upaya pendokumentasian, sosialisasi, dan penguatan lembaga adat.

Referensi

Anggrainy, S., & Faiz, A. Z. (2024). Peran pemerintah desa dalam pelestarian tradisi
Bedikekh di Desa Way Sindi Hanuan Kecamatan Karya Penggawa Kabupaten
Pesisir Barat. Al-Magquro’: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam, 5(2), 106—121.
https://ejournal.uluwiyah.ac.id/index.php/maquro/article/view/190.

Badiilo, A. V. (2023). Social semiotic analysis of the Pamona traditional wedding ritual.
Tesis. Universitas Tadulako.

Lisadawati, Abdul Rahman, Najamuddin/ Mampuju Mamongo: Makna Simbolik dalam Proses Lamaran Suku Pamona di
Desa Bungapati Kabupaten Luwu Utara



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 12, 1 (2026): 248-262 Page 260 of 262

Dharma, N. M. M., Dharmapurusa, A. A., Nathanael, K., & Pandin, M. G. R.
(2021). Challenges of Generation Z in maintaining local culture as a national
identity in the globalization era. Jurnal Pendidikan Tambusai, 5(3), 10708—
10720. https://doi.org/10.31004/jptam.v513.2694.

Ferdiansyah, S., & Hasan, Z. (2025). Peranan tokoh adat dalam menginternalisasi
nilai-nilai kearifan lokal bagi generasi muda. Jurnal Iimiah Penelitian Mahasiswa,
3(5), 822-829. https://doi.org/10.61722/jipm.v31i5.1540.

Geertz, C. (1990). History and Anthropology. New Literary History, 21(2), 321-335.
https://doi.org/10.2307/469255.

Gontalo, D., Efendi, A., Yotolembah, A. N. I. G., Sayuti, S. A., Supriyaddi, H., &
Kusmiatun, A. (2023). Mantende mamongo: Makna simbolik dalam upacara
adat lamaran suku Pamona di Kabupaten Poso. Kembara: Journal of Scientific
Language, Literature, and Teaching, 9(1), 251-268.
https://doi.org/10.22219/kembara.v9i1.24015.

Hasan, N. A. 1., Wijayanti, Y., & Ratih, D. (2023). Peranan tokoh adat dalam
pelestarian dan pemanfaatan potensi budaya pada masyarakat Kampung Adat
Kuta Tambaksari Kabupaten Ciamis. Jurnal Keguruan dan limu Pendidikan, 4(2),
463-475. https://doi.org/10.25157/j-kip.v4i2.8998.

Kasidi, K., Supiah, S., & Podungge, M. (2023). Pewarisan nilai budaya religius
dalam membentuk kesalihan sosial anak dan generasi muda. Equilibrium: Jurnal
Pendidikan, 11(1), 91-99. https://doi.org/10.26618/equilibrium.v11i1.9688.

Khan, S. N. (2014). Qualitative research method-phenomenology. 4sian Social
Science, 10(21), 298-310. https://doi.org/10.5539/ass.v10n21p298.

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Ilmu Antropologi. Rineka Cipta.

L., C. V., Iskandar, A. M., & Haliza, S. N. (2024). Makna Simbolik Tradisi
Perkawinan Adat (Studi Pada Suku Pamona Kabupaten Luwu Timur).
Merdeka: Jurnal Ilmiah Multidisiplin, 1(3), 238-247.
https://jurnalistigomah.org/index.php/merdeka/article/view/893.

Martin, M. (1993). Geertz and the Interpretive Approach in Anthropology. Synthese,
97(2), 269-286. http://www jstor.org/stable/20117842.

Nova, K. A., Hartaka, I. M., & Darmawan, I. P. A. (2024). Pembinaan penguatan
kearifan budaya lokal pada masyarakat di Desa Adat Banyuning Kecamatan
Buleleng Kabupaten Buleleng. Pakanawan: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat,
1(1), 46-57.
https://jurnal.ekadanta.org/index.php/Panakawan/article/view/558.

Octaviani, G., Isjoni, 1., & Fikri, A. (2020). Persepsi Generast Muda Suku Batak Di
Kelurahan Simpang Baru Kota Pekanbaru Terhadap Tradisi Martarombo.
Keraton: Journal of History Education and Culture, 2(2), 143-152.
https://doi.org/10.32585/.v2i2.1160.

Parto, H. G. (2025). Hakikat sila persatuan dalam adat Babukuk’'ng suku Dayak
Kirio. Jurnal Penelitian Humaniora, 28(2), 89-99.
https://doi.org/10.21831/hum.v2812.54032

Lisadawati, Abdul Rahman, Najamuddin/Mampuju Mamongo: Makna Simbolik dalam Proses Lamaran Suku Pamona di
Desa Bungapati Kabupaten Luwu Utara



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 12, 1 (2026): 248-262 Page 261 of 262

Pratiwi, F. B. (2017). Peristilah betunang dalam masyarakat Kayan Mendalam Putussibau.
Tesis. Universitas Tanjungpura.

Putri, D. A., Manik, A., Andini, P., Hadrah, A. N., & Defrianti, D. (2024). Peran
tokoh adat dalam melestarikan tradisi lisan di Jambi. Jurnal Penelitian Ilmiah
Multidisiplin, 8(12), 395-401.
https://sejurnal.com/pub/index.php/jpim/article/view/5863.

Saprijal, Z., Zulfidar, F., Syahroni, F., & Manan, A. (2024). Dinamika adat
pertunangan: Praktik terkini dan asumsi masyarakat. Jurnal Ibeu Rawa
Nanggroe, 1(1), 22-32.
https://journal.lheesagoepress.com/Pomeurah/article/view/3.

Sonia, T., & Sarwoprasodjo, S. (2020). Peran lembaga adat dalam pelestarian budaya
masyarakat adat Kampung Naga, Desa Neglasari, Kecamatan Salawu,
Tasikmalaya. Jurnal Sains Komunikasi dan Pengembangan Masyarakat, 4(1), 113—
124. https://doi.org/10.29244/jskpm.4.1.113-124.

Sumo, R. N. (2020). Simbol-simbol dalam tradisi perkawinan Skotlandia dan
Pamona Sulawesi Tengah: Suatu analisis semiotik. Jurnal Elektronik Fakultas
Sastra Universitas Sam Ratulangi, 10, 1-19.
https://ejournal.unsrat.ac.id/index.php/jefs/article/view/27655.

Thalib, M. A. (2022). Pelatihan analisis data model Miles dan Huberman untuk riset
akuntansi budaya. Madani: Jurnal Pengabdian Ilmiah, 5(1), 23-33.
https://doi.org/10.30603/md.v511.2581.

Todapa, D. T., & Juemi. (2022). Sosialisasi adat budaya Desa Kamarora B
Kecamatan Nokilalaki Kabupaten Sigi. Jurnal Pelayanan dan Pengabdian
Masyarakat Indonesia, 1(3), 101-105. https://doi.org/10.55606/jppmi.v113.939.

Tudjuka, N. S. (2019). Makna denotasi dan konotasi dalam geguritan. Jurnal Bahasa
dan Sastra, 4(1), 12-25.

Umaiyah, S., Mahdi, N. K., & Indra, S. (2025). Peran tokoh adat dalam memberi
nasihat nekhahken untuk membantu kematangan emosional calon pengantin
di Desa Kutarih Kecamatan Babussalam. EDUCATIONAL: Jurnal Inovasi
Pendidikan & Pengajaran, 5(4), 1268-1281.
https://doi.org/10.51878/educational.v514.7849.

Utami, Y. M. P., & Fitriani, E. (2021). Makna tari Gandai bagi masyarakat Desa
Tunggang. Culture & Society: Journal of Anthropological Research, 2(4), 151-159.
https://doi.org/10.24036/csjar.v2i4.76.

Wattimena, J. (2025). Memudarnya budaya dayung pada suku Biak Kafdarun:
Analisis faktor internal dan eksternal. Jurnal Ekonomi dan Bisnis, 13(1), 23-33.
https://doi.org/10.31957/jeb.v1311.4490.

Yaunton, J. A. K., Latief, J. A., Rore, 1., & Kapile, C. (2025). The symbolic meaning
in the Matende Mamongo traditional ceremony of the Pamona ethnic group.
International  Journal — of  Integrative  Sciences, 4(5), 1101-1110.
https://doi.org/10.55927/1j1s.v415.285.

Lisadawati, Abdul Rahman, Najamuddin/ Mampuju Mamongo: Makna Simbolik dalam Proses Lamaran Suku Pamona di
Desa Bungapati Kabupaten Luwu Utara



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 12, 1 (2026): 248-262 Page 262 of 262

Yunidar, Y. (2023). Representasi nilai pendidikan dalam upacara perkawinan
masyarakat suku Pamona. Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan
Pengajarannya, 6(3), 669-680. https://doi.org/10.30872/diglosia.v613.709.

Lisadawati, Abdul Rahman, Najamuddin/Mampuju Mamongo: Makna Simbolik dalam Proses Lamaran Suku Pamona di
Desa Bungapati Kabupaten Luwu Utara



