
Jurnal Humanitas 
Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 

ISSN Print (2407-4411), ISSN Online (2502-406X) 

 

DOI: https://doi.org/10.29408/jhm.v12i1.33941 https://e-journal.hamzanwadi.ac.id/index.php/jhm 

Ritual Perang Topat sebagai Praktik Ekologis: Kepercayaan 

Masyarakat dalam Pelestarian Alam 

Hanapi,1* Zulkarnain,1 Ahyar Rasyidi,2 Lalu M. Istiqlal1 

1Program Studi Pendidikan Sosiologi, Fakultas Ilmu Sosial dan Ekonomi, Universitas 

Hamzanwadi, Indonesia 
2Program Studi Pendidikan Islam Anak Usia Dini, Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah 

Nahdlatul Ulama Al-Mahsuni, Indonesia 

Email: hanapi@hamzanwadi.ac.id, hzulkarnainm@hamzanwadi.ac.id, 

ahyarrasyidi24434@gmail.com, istiqlal@hamzanwadi.ac.id 

*Korespondensi 

 
Article History: Received: 16-12-2025, Revised: 29-01-2026, Accepted: 30-01-2026, Published: 31-01-2026 

 
Abstrak 

Kajian ini bertujuan menganalisis ritual Perang Topat sebagai praktik ekologis lokal dan 
ekspresi sistem kepercayaan masyarakat dalam pelestarian lingkungan. Penelitian ini 

menggunakan pendekatan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus berbasis 
etnoekologi. Data dikumpulkan melalui observasi, wawancara semi-terstruktur dengan 

tokoh adat, tokoh agama, dan masyarakat setempat, serta studi dokumentasi. Analisis data 
dilakukan secara tematik interpretatif melalui pengodean, kategorisasi, dan penarikan tema 

nilai ekologis secara induktif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa ritual Perang Topat 
berfungsi sebagai sarana ritual keagamaan dan sosial, serta mengandung nilai-nilai ekologis, 

seperti penghormatan terhadap alam, pengelolaan sumber daya secara berkelanjutan, serta 
penguatan kesadaran kolektif masyarakat terhadap pentingnya menjaga kelestarian 

lingkungan. Kepercayaan masyarakat etnis Sasak (Islam) dan Bali (Hindu) terhadap 
kesakralan alam mendorong terbentuknya perilaku ekologis yang diwariskan secara turun-
temurun melalui praktik ritual tersebut. Perang Topat dapat dipahami sebagai bentuk praktik 

ekologis lokal yang berkontribusi pada pelestarian alam berbasis kearifan lokal. 

Kata Kunci: 
masyarakat Sasak; pelestarian alam; perang topat; praktik ekologis 

 

Abstract 

This study aims to analyze the Perang Topat ritual as a form of local ecological practice and 
as an expression of the community’s belief system in environmental conservation. The 

research employs a qualitative approach using an ethnoecology-based case study design. 
Data were collected through observation, semi-structured interviews with customary leaders, 

religious figures, and local community members, as well as document analysis. Data analysis 
was conducted using an interpretative thematic approach through coding, categorization, 

and inductive identification of ecological values. The findings indicate that the Perang Topat 
ritual functions as both a religious and social practice while embodying ecological values, 

including respect for nature, sustainable resource management, and the strengthening of 
collective awareness regarding environmental preservation. The belief systems of the Sasak 

(Islam) and Balinese (Hindu) communities concerning the sacredness of nature foster 
ecological behaviors that are transmitted intergenerationally through ritual practices. Perang 

Topat can therefore be understood as a form of local ecological practice that contributes to 
environmental conservation grounded in local wisdom. 

 

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.29408/jhm.v12i1.33941&domain=pdf


Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 12, 1 (2026): 233-247 Page 234 of 247 

Hanapi, Zulkarnain, Ahyar Rasyidi, Lalu M. Istiqlal/Ritual Perang Topat sebagai Praktik Ekologis: Kepercayaan 

Masyarakat dalam Pelestarian Alam 

Keywords: 
ecological practices; environmental conservation; perang topat; Sasak community 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 

4.0 International License. 

 

Pendahuluan 
Pelestarian lingkungan hidup telah menjadi isu sentral dalam diskursus 

pembangunan berkelanjutan seiring meningkatnya degradasi ekosistem global. 
Dalam berbagai konteks sosial budaya, komunitas adat memanfaatkan kearifan lokal 

dan ritual tradisional sebagai mekanisme dalam mengatur hubungan antara manusia 
dan alam secara berkelanjutan (Díaz et al., 2019; Folke et al., 2016; Tengo et al., 
2014). Sejalan dengan hal itu, integrasi pengetahuan ekologis lokal dalam strategi 
konservasi dapat memperkuat ketahanan sosial-ekologis dan membantu komunitas 

menghadapi tantangan perubahan iklim serta tekanan lainnya (local ecological 

knowledge contributes to resilience) (Folke et al., 2016; Rizki & Astreria, 2023; Tengo et 

al., 2014). 
Saat ini, pengakuan terhadap pengetahuan ekologis lokal semakin diposisikan 

sebagai fondasi epistemik alternatif yang memiliki legitimasi sosial, historis, dan 
ekologis dalam praktik pengelolaan lingkungan. Pendekatan integrasi local ecological 

knowledge dengan ilmu pengetahuan formal terbukti mampu menghasilkan model 

konservasi kontekstual, inklusif, dan adaptif terhadap dinamika lokal, sekaligus 

mengurangi konflik kepentingan antara negara, pasar, dan komunitas adat (Berkes, 
2018; Tengo et al., 2014). Sejumlah studi mutakhir menegaskan keberhasilan tata 
kelola lingkungan berbasis komunitas sangat ditentukan nilai-nilai budaya, sistem 
kepercayaan, dan praktik ritual lokal diakomodasi dalam kebijakan lingkungan, 

karena aspek-aspek tersebut berperan penting dalam membentuk kepatuhan sosial, 
solidaritas kolektif, dan keberlanjutan jangka panjang pengelolaan sumber daya alam 
(Díaz et al., 2019; Folke et al., 2016; Maracle et al., 2025). 

Dalam kerangka tersebut, kearifan lokal dipahami sebagai pengetahuan, 

praktik, dan nilai-nilai yang berkembang melalui pengalaman panjang suatu 
komunitas dalam berinteraksi dengan lingkungan alamnya, lalu diwariskan secara 
turun-temurun (Safira et al, 2017). Pengetahuan ini mencakup aspek ekologis, sosial, 
dan spiritual yang sering terwujud dalam ritual budaya. Ritual berfungsi sebagai 

penanda relasi etis komunitas terhadap lingkungan sekaligus sebagai instrumen 
pembelajaran sosial yang berperan dalam mempertahankan dan mentransmisikan 
norma-norma ekologis dalam kehidupan kolektif. 

Di Indonesia, keterkaitan antara ritual adat dan etika ekologis dapat ditemukan 

dalam berbagai komunitas lokal. Salah satu contoh ditunjukkan oleh tradisi ritual 
masyarakat Sumba yang memuat prinsip-prinsip etika ekologis tradisional dalam 
mengatur hubungan manusia dan lingkungan secara seimbang dan berkelanjutan. 
Praktik ritual tersebut mencerminkan nilai saling menghormati terhadap alam serta 

pemanfaatan sumber daya secara moderat sebagai bagian dari pengetahuan ekologis 
tradisional yang berkontribusi pada terjaganya keseimbangan lingkungan 
(Wohangara et al. 2023).  

Dalam konteks Lombok, salah satu tradisi yang hingga kini masih dipraktikkan 

adalah ritual Perang Topat. Tradisi ini berkembang di Lingsar, Kabupaten Lombok 
Barat, Nusa Tenggara Barat, dan sarat dengan nilai-nilai kearifan lokal serta 



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 12, 1 (2026): 233-247 Page 235 of 247 

Hanapi, Zulkarnain, Ahyar Rasyidi, Lalu M. Istiqlal/Ritual Perang Topat sebagai Praktik Ekologis: Kepercayaan 

Masyarakat dalam Pelestarian Alam 

kepercayaan ekologis yang mengatur keseimbangan relasi antara manusia dan alam. 

Ritual tahunan ini dilaksanakan sebagai ungkapan rasa syukur atas berkah hasil 
panen sekaligus simbol harmoni sosial antara etnis Sasak (Islam) dan Bali (Hindu) 
yang berinteraksi secara damai melalui praktik budaya bersama (local wisdom as social 

cohesion). Proses saling melempar ketupat dalam Perang Topat bukan konflik, 

melainkan sebagai ekspresi simbolik pelepasan energi negatif dan peneguhan 
keseimbangan kosmis. Ritual ini berfungsi sebagai mekanisme kultural untuk 

mentransmisikan pengetahuan ekologis lokal (local ecological knowledge) tanpa melalui 

jalur pendidikan formal (Safira & Wulandari, 2017; Wohangara et al., 2023). 
Selain dimensi simbolik, Perang Topat juga berperan sebagai praktik nyata 

pelestarian lingkungan melalui partisipasi kolektif masyarakat. Hal ini sesuai hasil 
observasi yang menunjukkan rangkaian ritual didahului kegiatan pembersihan 
kawasan suci, pengelolaan lingkungan sekitar mata air, serta pembatasan aktivitas 
yang berpotensi merusak ekosistem. Praktik beriuk tinjal (gotong royong) ini 

menunjukkan bahwa pelestarian lingkungan dipahami sebagai tanggung jawab 
moral dan spiritual. Hal ini sejalan dengan temuan Pujilestari et al., (2024) yang 
menegaskan praktik adat berkontribusi terhadap pengelolaan lingkungan secara 

berkelanjutan. Selain itu, pengetahuan lokal dapat berperan sebagai pendekatan 
alternatif dalam program konservasi dan mitigasi tantangan lingkungan 
kontemporer, karena pengetahuan ini adaptif dan berakar pada pengalaman 
komunitas dalam memanfaatkan sumber daya alam secara bertanggung jawab dalam 

memperkuat konservasi (Rizki & Astreria, 2023).  
Konteks ini, kajian terhadap Perang Topat hingga kini sebagian besar berfokus 

pada aspek sosial budaya, seperti harmoni antaretnis dan toleransi agama (misalnya 
Perang Topat sebagai simbol kerukunan), sementara pengetahuan ekologis yang 

tersirat dalam ritual ini belum banyak dianalisis secara mendalam dalam konteks 
pelestarian lingkungan. Penelitian pendidikan sebelumnya mengenai peran local 

wisdom dalam manajemen lingkungan menunjukkan bahwa praktik adat ikut 

berkontribusi terhadap pengelolaan ekosistem yang berkelanjutan, antara lain 
melalui praktik pengelolaan tanaman atau praktik menjaga keseimbangan 
lingkungan (Pujilestari et al., 2024). 

Sejalan dengan temuan tersebut, kajian Jayadi (2022) menegaskan bahwa 
kearifan lokal berfungsi sebagai sistem pembelajaran ekologis berbasis pengalaman. 
Nilai-nilai pelestarian lingkungan ditransmisikan melalui praktik budaya dan 
kebiasaan kolektif masyarakat sehingga membentuk kesadaran ekologis yang bersifat 

kontekstual dan berkelanjutan. Suadnya & Paramita (2018) menjelaskan praktik adat 
dan ritual lokal tidak hanya berperan sebagai ekspresi budaya, tetapi sebagai 
mekanisme regulatif yang mengarahkan perilaku masyarakat dalam pemanfaatan 

sumber daya alam secara moderat dan bertanggung jawab. 

Sementara Masniati (2018) dan Ningsih & Saptatiningsih (2020) menekankan 
praktik ritual terbukti memperkuat keterikatan emosional dan spiritual masyarakat 
terhadap alam, sehingga mendorong kepatuhan sosial terhadap norma-norma 
ekologis yang hidup dalam komunitas, termasuk ritual yang melibatkan lintas 

kelompok sosial dan keagamaan yang berkontribusi pada penguatan kohesi sosial 
dan toleransi. Temuan ini menggarisbawahi bahwa dimensi sosial-budaya dan 
ekologis tidak dapat dipisahkan dalam memahami efektivitas praktik adat sebagai 

strategi pelestarian lingkungan jangka panjang. 



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 12, 1 (2026): 233-247 Page 236 of 247 

Hanapi, Zulkarnain, Ahyar Rasyidi, Lalu M. Istiqlal/Ritual Perang Topat sebagai Praktik Ekologis: Kepercayaan 

Masyarakat dalam Pelestarian Alam 

Mengacu kajian terdahulu mengenai Perang Topat secara dominan 

menempatkan ritual ini dalam kerangka antropologi budaya dan studi pluralisme, 
dengan penekanan pada fungsi sosialnya sebagai simbol harmoni antaretnis dan 
toleransi antarumat beragama. Pendekatan tersebut, meskipun penting, cenderung 
mengabaikan dimensi ekologis yang melekat secara inheren dalam struktur simbolik 

dan praktik ritual Perang Topat. Akibatnya, ritual ini lebih sering dipahami sebagai 
representasi kohesi sosial dibandingkan sebagai mekanisme kultural yang 
berkontribusi terhadap pengelolaan dan pelestarian lingkungan berbasis komunitas, 
serta menempatkan Perang Topat sebagai strategi negosiasi keterlibatan lintas iman 

(Nensia et al., 2024). 
Di sisi lain, literatur tentang local ecological knowledge dan kearifan lokal dalam 

pengelolaan lingkungan telah menunjukkan praktik adat memiliki peran strategis 

dalam menjaga keberlanjutan ekosistem melalui norma, nilai, dan praktik yang 
diwariskan secara turun-temurun. Namun, sebagian besar penelitian dalam ranah ini 
bersifat generalistik dan belum mengelaborasi secara empiris ritual keagamaan-
budaya tertentu berfungsi sebagai medium transmisi pengetahuan ekologis sekaligus 

sebagai praktik ekologis konkret yang terintegrasi dengan sistem kepercayaan lokal. 
Lebih jauh, belum banyak kajian yang memosisikan ritual tradisional sebagai ruang 
pertemuan antara simbolisme religius, praktik ekologis, dan etika lingkungan dalam 
satu kerangka analitis yang utuh. Kekosongan ini menunjukkan adanya analytical gap 

dalam memahami Perang Topat bukan hanya sebagai ekspresi budaya, tetapi sebagai 
bentuk praktik ekologis lokal yang beroperasi melalui legitimasi spiritual dan 
partisipasi kolektif masyarakat Sasak. Dengan demikian, diperlukan kajian yang 

secara eksplisit mengaitkan makna simbolik ritual, praktik pelestarian lingkungan, 
dan sistem kepercayaan lokal dalam konteks tantangan lingkungan kontemporer. 

Berdasarkan celah penelitian tersebut, permasalahan utama yang diangkat 
dalam penelitian ini adalah keterbatasan pemahaman akademik mengenai Perang 

Topat berfungsi sebagai praktik ekologis lokal yang secara simultan 
merepresentasikan sistem kepercayaan masyarakat Sasak dan mekanisme pelestarian 
lingkungan berbasis nilai spiritual. Minimnya kajian yang mengintegrasikan dimensi 
simbolik, ekologis, dan kepercayaan lokal menyebabkan pengetahuan ekologis yang 

terkandung dalam ritual ini belum diakui secara memadai sebagai sumber epistemik 
alternatif dalam diskursus pengelolaan lingkungan berkelanjutan. Selain itu, 
dominasi pendekatan konservasi yang bersifat teknokratis dan berbasis sains modern 
sering kali mengesampingkan praktik adat yang justru terbukti adaptif terhadap 

konteks lokal. Konteks ini, ritual Perang Topat berpotensi menawarkan model 
konservasi berbasis komunitas yang berakar pada etika ekologis, tanggung jawab 
moral, dan legitimasi spiritual. Namun, potensi tersebut belum terartikulasikan 

secara sistematis dalam literatur ilmiah, sehingga diperlukan penelitian yang mampu 
mengungkap peran ritual ini sebagai praktik ekologis yang hidup (lived ecological 

practice). Sejalan dengan permasalahan tersebut, penelitian ini bertujuan untuk 

menganalisis ritual Perang Topat sebagai praktik ekologis lokal dan sebagai ekspresi 
sistem kepercayaan masyarakat Sasak dalam pelestarian lingkungan. 
 

Metode 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus 

berbasis etnoekologi untuk menganalisis ritual Perang Topat sebagai praktik ekologis 
lokal yang terintegrasi dalam sistem kepercayaan masyarakat Sasak (Islam) dan Bali 



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 12, 1 (2026): 233-247 Page 237 of 247 

Hanapi, Zulkarnain, Ahyar Rasyidi, Lalu M. Istiqlal/Ritual Perang Topat sebagai Praktik Ekologis: Kepercayaan 

Masyarakat dalam Pelestarian Alam 

(Hindu). Martin (2001) dan Nolan (2018) memandang pengetahuan ekologis lokal 

sebagai konstruksi budaya yang terbentuk melalui interaksi historis antara manusia 
dan lingkungannya, serta terinternalisasi dalam praktik sosial, ritual, dan sistem 
kepercayaan komunitas. Dalam perspektif ini, etnoekologi digunakan untuk 
menelaah cara masyarakat memaknai, mengklasifikasikan, dan mengelola 

lingkungan berdasarkan nilai simbolik, pengalaman kolektif, dan norma budaya 
yang hidup. 

Kerangka analisis penelitian ini diperkaya kajian etnoekologi kontemporer 
yang menegaskan peran praktik budaya dan ritual sebagai medium pewarisan local 

ecological knowledge sekaligus sebagai ruang pembentukan etika lingkungan berbasis 

komunitas dalam sistem sosial-ekologis (Cassino et al., 2021). Sementara (Prado & 

Murrieta, 2011) memperdalam analisis dengan menempatkan pengetahuan ekologis 
lokal sebagai sistem regulasi sosial yang mengintegrasikan dimensi simbolik, moral, 
dan praksis dalam praktik subsistensi serta pengelolaan sumber daya alam secara 
berkelanjutan. Kerangka ini untuk memahami ritual Perang Topat sebagai praktik 

ekologis yang berfungsi secara simultan sebagai ekspresi simbolik dan mekanisme 
pengelolaan lingkungan berbasis nilai budaya dan kepercayaan spiritual masyarakat 
setempat. 

Pendekatan kualitatif dipilih karena efektif untuk mengkaji pengetahuan, nilai, 

dan praktik sosial-ekologis yang bersifat kontekstual serta tidak dapat direduksi 
menjadi data kuantitatif (Lim, 2025). Kerangka etnoekologi digunakan untuk 
memahami relasi antara ritual budaya, local ecological knowledge, dan praktik 

pelestarian lingkungan dalam kehidupan masyarakat setempat. Pendekatan ini untuk 
analisis secara mendalam mengenai praktik dan pewarisan pengetahuan ekologis 
lokal melalui ritual serta kepercayaan kolektif  (Park, 2025; Caggiano & Weber, 
2023). 

Penelitian dilaksanakan di Lingsar, Kabupaten Lombok Barat, Nusa Tenggara 
Barat sebagai pusat pelaksanaan ritual Perang Topat. Informan dipilih secara 
purposive, melibatkan tokoh adat, pemuka agama, petani lokal, dan anggota 

masyarakat Sasak yang terlibat langsung dalam ritual. Pemilihan informan 
didasarkan pada keterlibatan aktif dan pengetahuan mereka terhadap praktik ritual 
serta pengelolaan lingkungan lokal. 

Data dikumpulkan melalui observasi, wawancara semi-terstruktur, dan studi 

dokumentasi. Analisis data dilakukan secara tematik interpretatif melalui 
pengodean, kategorisasi, dan penarikan tema nilai ekologis secara induktif (Caggiano 
& Weber, 2023). Keabsahan data dijaga melalui triangulasi dan member checking. 

Penelitian ini juga memperhatikan etika penelitian kualitatif, termasuk informed 

consent, anonimitas informan, dan penghormatan terhadap norma adat setempat 

(Park, 2025). 
 

Hasil dan Pembahasan 

Perang Topat sebagai Praktik Ekologis Lokal Etnis Sasak dan Bali 
Pelaksanaan ritual Perang Topat merupakan praktik ekologis lokal yang 

berakar kuat pada sistem kepercayaan masyarakat etnis Sasak dan etnis Bali. Ritual 
dipahami sebagai tradisi budaya tahunan sekaligus sebagai mekanisme kultural yang 

mengatur relasi manusia dengan alam secara berkelanjutan. Hal ini selaras dengan 

konsep local ecological knowledge, yakni pengetahuan ekologis yang berkembang dari 



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 12, 1 (2026): 233-247 Page 238 of 247 

Hanapi, Zulkarnain, Ahyar Rasyidi, Lalu M. Istiqlal/Ritual Perang Topat sebagai Praktik Ekologis: Kepercayaan 

Masyarakat dalam Pelestarian Alam 

pengalaman historis komunitas dalam berinteraksi dengan lingkungannya dan 

diwariskan melalui praktik budaya (Berkes, 2018). 
Menurut tokoh adat setempat, sumber mata air dan kawasan Kemaliq 

dipandang sebagai ruang sakral yang menjadi penopang kehidupan masyarakat etnis 
Sasak (Islam) dan Hindu Bali di Lingsar. Keyakinan terhadap kesakralan alam 

tersebut mendorong lahirnya berbagai aturan adat dan praktik ritual yang bertujuan 
menjaga kelestarian lingkungan. Dalam perspektif etika lingkungan kontemporer, 
cara pandang ini menunjukkan pendekatan non-antroposentris, yakni alam 
diposisikan sebagai entitas bernilai intrinsik yang harus dihormati (Berkes, 2018).  

Pelestarian alam dalam Perang Topat dijalankan sebagai kewajiban moral dan 
spiritual. Sebelum pelaksanaan ritual, masyarakat secara kolektif melakukan 
pembersihan kawasan suci, perawatan lingkungan sekitar mata air, serta pengaturan 
ruang publik dan pembatasan aktivitas yang berpotensi merusak ekosistem. Praktik 

ini menegaskan bahwa konservasi lingkungan telah terinternalisasi dalam kehidupan 
budaya masyarakat sehari-hari. Pola tersebut sejalan dengan konsep conservation 

through culture, yaitu pendekatan pelestarian lingkungan yang berakar pada nilai 

budaya dan memiliki legitimasi sosial yang kuat sehingga ditaati secara sukarela oleh 
komunitas lokal (Reyes-garcía et al., 2016; Pretty & Smith, 2004). 

Makna simbolik ketupat (topat) yang diungkapkan oleh tokoh adat dan tokoh 

agama dalam wawancara juga memperlihatkan dimensi ekologis ritual Perang 
Topat. Ketupat dimaknai sebagai simbol kesuburan, hasil bumi, dan keberlanjutan 
kehidupan yang bergantung pada keseimbangan alam. Proses saling melempar 
ketupat bukan dipahami sebagai tindakan agresif, melainkan sebagai ekspresi 

simbolik pelepasan energi negatif dan peneguhan keharmonisan kosmis. Analisis ini 
sejalan dengan teori ritual simbolik yang memandang ritual sebagai sistem makna 
yang membentuk orientasi moral dan perilaku sosial masyarakat (Bell, 1997). 
Melalui simbol ketupat, nilai etika ekologis ditransmisikan secara kultural dan 

berulang lintas generasi yang saat ini masih dilaksanakan setiap tahun. 
Makna simbolik tersebut tidak berhenti pada tataran konseptual, tetapi 

teraktualisasi dalam praktik pelestarian lingkungan yang melekat pada rangkaian 
ritual Perang Topat. Kegiatan pembersihan kawasan suci, pengelolaan mata air, serta 

pembatasan perilaku yang berpotensi merusak lingkungan menunjukkan bahwa 
sistem kepercayaan lokal berfungsi sebagai instrumen pengaturan ekologis berbasis 
nilai spiritual dan norma adat. Praktik beriuk tinjal (gotong royong) yang dilakukan 

masyarakat sebelum ritual memperlihatkan bahwa konservasi lingkungan dipahami 
sebagai tanggung jawab moral dan religius kolektif. Pola ini sejalan dengan konsep 
ekoteologi yang menekankan keterhubungan antara manusia, Tuhan, dan alam 
sebagai fondasi etis dalam menjaga keseimbangan ekosistem (Ibadulloh & Mutaqin, 

2022). 
Menurut tokoh setempat, nilai-nilai penghormatan terhadap alam, 

pengendalian diri dalam pemanfaatan sumber daya, serta pentingnya kerja kolektif 

diwariskan melalui keterlibatan langsung masyarakat, termasuk generasi muda 
dalam rangkaian ritual. Hal ini memperkuat ritual Perang Topat berfungsi sebagai 
medium pewarisan local ecological knowledge secara nonformal dan kontekstual. 

Pengetahuan ekologis lokal dalam hal ini tidak hanya dipahami secara kognitif, 
tetapi dihayati melalui praktik budaya yang bersifat embodied knowledge, sebagaimana 

ditegaskan dalam kajian kontemporer tentang sistem pengetahuan lokal dan 

keberlanjutan (Sterling et al., 2017; Berkes, 2018). 



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 12, 1 (2026): 233-247 Page 239 of 247 

Hanapi, Zulkarnain, Ahyar Rasyidi, Lalu M. Istiqlal/Ritual Perang Topat sebagai Praktik Ekologis: Kepercayaan 

Masyarakat dalam Pelestarian Alam 

Ekspresi kepercayaan masyarakat Sasak (Islam dan Bali (Hindu) dalam 

pelestarian alam melalui Perang Topat juga menunjukkan dimensi ekoteologi lokal. 
Keyakinan bahwa perilaku manusia, baik sikap, ucapan, maupun tindakan dapat 
memengaruhi keseimbangan alam tercermin dalam anjuran menjaga perilaku 
menjelang ritual. Dalam perspektif ekoteologi kontemporer, alam dipahami sebagai 

bagian dari tatanan ciptaan yang memiliki relasi etis dengan manusia, sehingga krisis 
lingkungan dipandang sebagai persoalan moral dan spiritual sekaligus (Grim & 
Tucker, 2014; Ibadulloh & Mutaqin, 2022). Temuan lapangan ini menunjukkan 
bahwa prinsip ekoteologis tersebut telah lama hidup dalam sistem kepercayaan 

masyarakat Sasak, meskipun tidak dirumuskan dalam istilah akademik.  
Mengacu pada paparan di atas, kearifan lokal etnis Sasak (Islam) dan Bali 

(Hindu), khususnya tradisi Perang Topat dapat dipahami sebagai manifestasi 
konkret dari local ecological knowledge yang terinstitusionalisasi dalam praktik budaya 

dan ritual keagamaan. Perang Topat berfungsi merepresentasikan mekanisme sosial-
ekologis yang menegaskan relasi timbal balik antara manusia, alam, dan Sang 
Transenden. Nilai-nilai simbolik yang terkandung di dalamnya, seperti pengendalian 

diri, harmoni antarkelompok, serta penghormatan terhadap siklus agraris dan 
sumber daya alam, berperan dalam membangun kesadaran kolektif untuk menjaga 
keseimbangan lingkungan secara berkelanjutan. Dalam perspektif biocultural diversity, 

praktik ritual semacam ini memperkuat keterkaitan antara keanekaragaman budaya 
dan keanekaragaman hayati. Keberlanjutan ekologis sangat bergantung pada 
keberlanjutan sistem pengetahuan dan praktik lokal masyarakat pendukungnya 
(Díaz et al., 2019; Sterling et al., 2017) 

Ritual Perang Topat merepresentasikan suatu bentuk religious ecology yang 

mengintegrasikan makna simbolik, praktik ekologis, dan sistem kepercayaan lokal 
masyarakat dalam satu kesatuan yang operasional. Topat sebagai medium utama 

ritual tidak sekadar dimaknai sebagai hasil olahan pangan, melainkan sebagai simbol 
kesucian, kesuburan, dan doa kolektif bagi keberlanjutan kehidupan. Janur yang 
dianyam melambangkan kejernihan batin, sementara beras di dalamnya 
merepresentasikan harapan atas kemakmuran dan keberlanjutan sumber daya alam, 

sehingga ritual ini berfungsi sebagai mekanisme simbolik pembersihan diri dan 
pemulihan keseimbangan kosmis. Dalam perspektif etika lingkungan, simbolisme ini 
menegaskan bahwa alam diposisikan sebagai entitas bernilai intrinsik yang memiliki 
relasi moral dengan manusia, bukan semata objek eksploitasi environmental ethics. 

Dalam konteks tantangan lingkungan kontemporer seperti degradasi 
ekosistem, krisis air, dan tergerusnya nilai-nilai ekologis akibat modernisasi, Perang 
Topat dapat dipahami sebagai bentuk local ecological knowledge yang adaptif dan 

resilien. Pengetahuan ekologis ini diwariskan melalui ritual dan pengalaman kolektif, 
sehingga mampu membentuk kesadaran ekologis yang bersifat praksis dan 
berkelanjutan. Hal ini selaras dengan kajian social–ecological resilience, praktik budaya 

yang berakar pada nilai lokal berperan penting dalam memperkuat ketahanan 
komunitas menghadapi perubahan lingkungan dan tekanan dari luar (Sterling et al., 
2017). 

Ritual Perang Topat dapat dipahami sebagai bentuk praktik ekologis lokal yang 
efektif dalam menjaga kelestarian lingkungan melalui integrasi nilai budaya, 
kepercayaan spiritual, dan tindakan kolektif masyarakat. Ritual ini memperlihatkan 

kearifan lokal masyarakat memiliki peran strategis dalam konservasi lingkungan dan 

mendukung argumen teoretis, bahwa pelestarian alam akan lebih berkelanjutan 



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 12, 1 (2026): 233-247 Page 240 of 247 

Hanapi, Zulkarnain, Ahyar Rasyidi, Lalu M. Istiqlal/Ritual Perang Topat sebagai Praktik Ekologis: Kepercayaan 

Masyarakat dalam Pelestarian Alam 

apabila berakar pada nilai, simbol, dan sistem kepercayaan yang hidup dalam 

komunitas lokal.  Selain itu, Perang Topat merepresentasikan ekspresi kepercayaan 
dan identitas budaya, sekaligus menawarkan model alternatif pengelolaan 
lingkungan berbasis kearifan lokal yang relevan untuk merespons krisis ekologis 
global. 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 

Gambar 1. Perang Topat sebagai Praktik Ekologis Berbasis Kearifan Lokal 
Sumber: Data Penelitian, 2025 

 

Ekspresi Kepercayaan Masyarakat dalam Pelestarian Alam 
Ekspresi kepercayaan masyarakat Islam Sasak dan Hindu Bali terhadap alam 

dalam ritual Perang Topat dapat dipahami melalui lensa ekoteologi dan etika 
lingkungan kontemporer yang menempatkan hubungan manusia dengan alam 
dalam kerangka moral-spiritual dan normatif. Ekoteologi merupakan kajian teologis 
kontemporer yang memandang alam dan lingkungan bukan sekadar objek fisis, 

tetapi bagian dari tatanan spiritual dan moral yang harus dihormati, dijaga, dan 
dilestarikan sebagai bagian dari panggilan iman masyarakat (Ibadulloh & Mutaqin, 
2022). Pandangan ini menegaskan bahwa krisis lingkungan tidak hanya masalah 

teknis, namun bermuara pada kualitas nilai dan kepercayaan masyarakat terhadap 

alam. 
Dalam ritual Perang Topat masyarakat Sasak (Islam) dan Bali (Hindu), alam 

terutama sumber mata air dan tanah pertanian di sekitar Desa Lingsar dipahami 
sebagai entitas yang sakral dan dipenuhi nilai kosmis yang mengikat secara moral 

seluruh anggota komunitas. Kepercayaan ini menempatkan alam sebagai objek 
penghormatan dan tanggung jawab kolektif yang bersifat spiritual serta ekologis 
secara bersamaan, sehingga pelestarian lingkungan menjadi bagian yang tak 
terpisahkan dari praktik keagamaan dan kepercayaan sehari-hari, bukan sekadar 

aktivitas konservasi teknis tanpa makna. 



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 12, 1 (2026): 233-247 Page 241 of 247 

Hanapi, Zulkarnain, Ahyar Rasyidi, Lalu M. Istiqlal/Ritual Perang Topat sebagai Praktik Ekologis: Kepercayaan 

Masyarakat dalam Pelestarian Alam 

 
1. Ekspresi Kepercayaan sebagai Ekoteologi Lokal 

Ekoteologi menekankan bahwa pelestarian lingkungan menjadi tanggung 

jawab manusia sebagai bagian dari tatanan ciptaan yang diamanatkan secara moral 
dan spiritual. Dalam konteks Perang Topat, ekspresi kepercayaan ini tampak melalui 

ritual, simbol, dan praktik kolektif yang merepresentasikan hubungan manusia 

dengan alam sebagai hubungan yang harmonis dan bermakna. Misalnya, makna 
simbolik topat sebagai simbol kesuburan dan keberlanjutan hasil bumi serta proses 
ritual saling melempar topat mencerminkan doa bersama untuk keseimbangan 
kosmis serta penghormatan terhadap alam. Simbol-simbol ini berfungsi sebagai 

medium komunikasi nilai ekologis dan ekoteologis yang ditransmisikan secara lintas 
generasi melalui praktik budaya, bukan hanya ajaran tertulis (Ibadulloh & Mutaqin, 
2022).  

Juhani et al., (2025) menemukan bahwa spiritualitas lokal mampu memperkuat 

kesadaran ekologis yang berdampak pada pelestarian alam. Nilai-nilai keagamaan 
dan kosmologi tradisional menjadi sumber daya transformatif dalam membangun 
hubungan yang lebih etis antara manusia dan alam. Dalam konteks ini, sikap 
menghormati alam berdasarkan pranata sosial dan bersumber dari pedoman moral 

yang dituangkan dalam praktik ritual dan kosmologi lokal. Lebih jauh, pengakuan 
dan integrasi nilai-nilai ekoteologis yang hidup dalam Perang Topat ke dalam 
kebijakan dan pendidikan lingkungan berpotensi memperkuat tata kelola sumber 
daya alam berbasis komunitas. Berkes, (2018); Tengo et al., (2014) mengemukan 

norma adat dan legitimasi simbolik terbukti efektif dalam mendorong kepatuhan 
sosial, resolusi konflik, serta resiliensi sosial-ekologis jangka panjang. 

Temuan lapangan menunjukkan ekspresi ekoteologis dalam Perang Topat 
tidak berdiri sebagai simbol abstrak, melainkan termanifestasi dalam praktik konkret 

pengelolaan ruang sakral dan sumber daya alam. Pernyataan pemangku agama 
Hindu mengenai kesucian Pura Lingsar dan kawasan mata air menegaskan bahwa 
alam dipahami sebagai ruang teofanik yakni ruang perjumpaan antara manusia dan 
kekuatan transenden yang menuntut perlakuan etis dan penuh penghormatan 

(Eliade, 1959). Hal ini sejalan dengan pendekatan ekoteologi kontekstual yang 
menempatkan alam sebagai bagian dari sistem spiritual dan moral komunitas, 
sehingga tindakan pelestarian lingkungan dipandang sebagai bentuk ibadah dan 
ekspresi iman (Ibadulloh & Mutaqin, 2022). Praktik pembersihan kawasan suci 

sebelum ritual menunjukkan konservasi ekologis dijalankan bersamaan dengan 
proses penyucian spiritual, memperkuat relasi antara ritual, etika lingkungan, dan 
kepercayaan religius. 

Dari perspektif masyarakat Sasak (Islam) menunjukkan partisipasi dalam 

Perang Topat dimaknai sebagai ekspresi syukur, kebersamaan, dan tanggung jawab 
moral untuk menjaga alam dan harmoni sosial. Pemahaman ini mencerminkan 
konsep etika lingkungan religius yangg diterjemahkan ke dalam praktik sosial yang 

menjaga keseimbangan antara manusia, alam, dan sesama. Keterlibatan umat Islam 
dalam menjaga kawasan Kemaliq, membantu persiapan ritual, serta mematuhi 
aturan adat menunjukkan bahwa norma ekologis dan sosial telah terinstitusionalisasi 
melalui pranata budaya bersama.  

 

2. Etika Lingkungan dalam Konteks Ritual dan Nilai Lokal 



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 12, 1 (2026): 233-247 Page 242 of 247 

Hanapi, Zulkarnain, Ahyar Rasyidi, Lalu M. Istiqlal/Ritual Perang Topat sebagai Praktik Ekologis: Kepercayaan 

Masyarakat dalam Pelestarian Alam 

Ekspresi kepercayaan masyarakat etnis Sasak (Islam) dan Bali (Hindu) dalam 

pelestarian alam juga sejalan dengan konsep etika lingkungan yang menekankan 
nilai moral dalam interaksi manusia terhadap lingkungan alamiah. Etika lingkungan 
kontemporer melihat bahwa perilaku lingkungan yang bertanggung jawab berakar 
pada nilai-nilai moral yang mendasari cara pandang manusia terhadap alam. Sikap 

ini melampaui paradigma antroposentris yang memandang alam hanya sebagai 
sumber daya untuk manusia, menuju paradigma yang lebih ekosentris dan kooperatif 
antara manusia dan lingkungan. 

Dalam ritual Perang Topat, kepercayaan bahwa alam memiliki kekuatan sakral 

mempengaruhi perilaku masyarakat untuk mengendalikan praktik yang merusak 
lingkungan. Larangan-larangan adat yang berkaitan dengan penggunaan lahan dan 
pengelolaan sumber daya alam adalah ekspresi etika lingkungan yang hidup dalam 
sistem nilai masyarakat Sasak (Islam) dan Bali (Hindu), sehingga pelestarian alam 

dipandang sebagai kewajiban moral, bukan sekadar kepatuhan terhadap aturan 
eksternal (Ibadulloh & Mutaqin, 2022).  

Lebih lanjut, integrasi nilai ekoteologis Hindu dan Islam dalam Perang Topat 
membentuk sistem tata kelola lingkungan berbasis komunitas yang bersifat inklusif. 

Koordinasi lintas agama yang diungkapkan kedua tokoh menunjukkan bahwa 
legitimasi simbolik ritual mampu mereduksi potensi konflik dan memperkuat 
solidaritas sosial. Dalam kerangka social–ecological systems, praktik semacam ini 

meningkatkan resiliensi sosial-ekologis karena aturan pengelolaan lingkungan tidak 
hanya ditegakkan secara struktural, tetapi dilekatkan pada identitas moral dan 

spiritual komunitas (Berkes, 2018; Pujilestari et al., 2024). Temuan ini sejalan dengan 
kajian-kajian mutakhir yang menegaskan norma adat dan simbol religius berperan 

penting dalam menjaga stabilitas ekosistem dan kohesi sosial masyarakat 
multikultural (Pujilestari et al., 2024).  

 

3. Sinergi Ekoteologi dan Etika Lingkungan 
Ekoteologi dan etika lingkungan merupakan dua pendekatan yang saling 

melengkapi dalam merespons krisis ekologis kontemporer. Perspektif ini 
menekankan bahwa kerusakan alam tidak hanya merupakan persoalan teknis atau 
ekologis, tetapi krisis moral dan spiritual akibat terputusnya relasi etis manusia 
dengan alam (Grim & Tucker, 2014; Jenkins et al., 2018). Dengan demikian, 

ekoteologi memberikan dasar normatif dan transendental bagi upaya pelestarian 
lingkungan, terutama dalam masyarakat yang kehidupan sosialnya masih kuat 
dipengaruhi nilai-nilai keagamaan dan kepercayaan lokal.  

Sementara itu, etika lingkungan berperan dalam merumuskan prinsip-prinsip 

moral yang mengatur perilaku manusia terhadap alam, seperti kupuq (tanggung 

jawab), keberlanjutan, keadilan ekologis, dan penghormatan terhadap nilai intrinsik 
alam (Hanapi et al., 2025; Sterling et al., 2017). Sinergi antara ekoteologi dan etika 

lingkungan dapat terbentuknya kerangka etis yang holistik, di mana nilai-nilai 
spiritual diterjemahkan ke dalam praktik ekologis konkret dan berkelanjutan 
(Kopnina et al., 2018; Palmer et al., 2014). Dalam konteks masyarakat adat dan 
lokal, sinergi ini sering terwujud dalam ritual, larangan adat, dan praktik budaya 

yang mengintegrasikan keyakinan religio-spiritual dengan norma ekologis. 

Pendekatan semacam ini terbukti efektif dalam mendorong kepatuhan sosial dan 

menjaga keberlanjutan lingkungan karena berakar pada sistem nilai yang hidup dan 

dihayati oleh komunitas (Ibadulloh & Mutaqin, 2022). 



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 12, 1 (2026): 233-247 Page 243 of 247 

Hanapi, Zulkarnain, Ahyar Rasyidi, Lalu M. Istiqlal/Ritual Perang Topat sebagai Praktik Ekologis: Kepercayaan 

Masyarakat dalam Pelestarian Alam 

Kedua kerangka analitis tersebut saling melengkapi dalam menjelaskan 

ekspresi kepercayaan masyarakat berkontribusi pada pelestarian alam. Ekoteologi 
menyediakan basis spiritual dan moral bahwa alam adalah bagian dari tatanan 
kosmis yang sakral, sementara etika lingkungan menegaskan bahwa nilai-nilai 
tersebut diterjemahkan dalam tindakan sosial yang memperkuat perlindungan 

lingkungan. Dengan demikian, ritual Perang Topat terdapat nilai-nilai simbolik yang 
diwujudkan melalui praktik pembersihan kawasan suci, pengelolaan mata air, dan 
partisipasi kolektif masyarakat dalam menjaga ruang lingkungan ritual.  

Pola partisipasi kolektif ini mencerminkan pentingnya solidaritas sosial sebagai 

“etika ekologis sosial” yang memperkuat kapasitas masyarakat untuk melestarikan 
lingkungan dalam menghadapi tantangan kontemporer seperti perubahan iklim dan 
tekanan ekologis eksternal (Pujilestari et al., 2024).  Pola partisipasi kolektif tersebut 
menegaskan bahwa solidaritas sosial berfungsi sebagai fondasi etika ekologis yang 

bersifat operasional dan kontekstual. Solidaritas yang berakar pada nilai budaya dan 
sistem kepercayaan lokal dapat membentuk mekanisme pengelolaan sumber daya 
yang berbasis kepatuhan moral dan tanggung jawab kolektif. 

Temuan lapangan menunjukkan bahwa Perang Topat berfungsi sebagai ruang 

praksis sinergi antara ekoteologi dan etika lingkungan. Ritual ini dapat mentransmisi 
nilai ekologis secara simbolik dan membentuk perilaku kolektif yang nyata dalam 
menjaga kesucian alam, sumber air, serta ruang hidup bersama. Integrasi nilai-nilai 
tersebut, apabila diakui dan diadaptasi dalam kebijakan serta pendidikan lingkungan, 

berpotensi memperkuat tata kelola sumber daya alam berbasis komunitas yang 
berkelanjutan dan berkeadilan. Konteks ini, ritual peran topat sebagai ekspresi 
kepercayaan masyarakat Sasak (Islam) dan Bali (Hindu). Hal ini dapat memperluas 
ruang kearifan lokal dalam studi konservasi dan pembangunan berkelanjutan dengan 

menunjukkan nilai-nilai spiritual dan moral dapat menjadi sumber daya penting 
dalam pelestarian lingkungan. 
 
 

 

 
 

 
 
 
 

 
 

 
 

 
 
 
 

Gambar 2. Ekspresi Kepercayaan Masyarakat dalam Pelestarian Alam 
Sumber: Data Penelitian, 2025 

 



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 12, 1 (2026): 233-247 Page 244 of 247 

Hanapi, Zulkarnain, Ahyar Rasyidi, Lalu M. Istiqlal/Ritual Perang Topat sebagai Praktik Ekologis: Kepercayaan 

Masyarakat dalam Pelestarian Alam 

Bagan di atas merepresentasikan pandangan ekologis masyarakat etnis Sasak 

(Islam) dan Bali (Hindu) yang menempatkan relasi antara manusia, alam, dan San 
Pencipata dalam satu kesatuan etis yang saling terhubung. Relasi etis diposisikan 
sebagai ruang pertemuan antara alam sebagai ciptaan Tuhan dan manusia sebagai 
subjek moral yang menunjukkan alam dipahami sebagai objek dan entitas bernilai 

intrinsik yang memiliki dimensi sakral. Cara pandang ini menurut Grim & Tucker 
(2014) membentuk fondasi etika lingkungan yang menuntun perilaku manusia dalam 
berinteraksi dengan alam secara bertanggung jawab dan berkelanjutan. 

Nilai-nilai etika dan spiritualitas yang bersumber dari doa, ritual adat, dan 

kesadaran kolektif untuk menjaga alam berfungsi sebagai kerangka normatif yang 
menginternalisasi relasi etis tersebut dalam kehidupan sosial. Nilai ini menegaskan 
pelestarian lingkungan dipahami sebagai kewajiban moral dan spiritual yang melekat 
pada identitas budaya masyarakat. Sebaliknya, hal ini menunjukkan konsekuensi 

filosofis dan ekologis ketika relasi etis tersebut terdegradasi yang termanifestasi 
dalam bentuk krisis lingkungan, kerusakan alam, dan ketidakseimbangan ekologi. 
Pola ini sejalan dengan pandangan Folke et al., (2016); Grim & Tucker (2014) yang 
menegaskan bahwa krisis ekologis sering kali berakar pada terputusnya dimensi etis 

dan spiritual dalam relasi manusia–alam. 
Relasi etis manusia–alam kemudian terartikulasikan pada tingkat individu 

melalui dua dimensi utama, yaitu moral dan spiritual personal. Moral personal 
merefleksikan kesadaran etis dan tanggung jawab individu dalam mengelola serta 

membatasi pemanfaatan sumber daya alam, sementara spiritual personal 
merepresentasikan orientasi batiniah yang menekankan harmoni, keseimbangan 
kosmis, dan doa sebagai ekspresi penghormatan terhadap alam. Kedua dimensi ini 
saling menopang dalam membentuk disposisi ekologis yang berakar pada nilai dan 

keyakinan, sebagaimana ditegaskan dalam kajian tentang embodied ecological 

knowledge dan religious ecology (Bell, 1997; Berkes, 2018; Sterling et al., 2017). 

Semua hal tersebut bermuara pada tanggung jawab kolektif masyarakat dalam 
menjaga alam, yang dipahami sebagai praktik etis bersama dan manifestasi konkret 
dari sistem kepercayaan lokal. Dalam kerangka ini, ritual Perang Topat dapat 
ditafsirkan sebagai mekanisme kultural yang mengoperasionalkan etika lingkungan 

berbasis spiritualitas, mempertemukan kesadaran individual dan komitmen kolektif 
dalam menjaga keseimbangan ekologis, sehingga hal ini menegaskan pelestarian 
alam dalam masyarakat berakar pada integrasi nilai filosofis, spiritual, dan sosial 
yang membentuk relasi timbal balik antara manusia, alam, dan Sang Ilahi secara 

berkelanjutan. 
 

Kesimpulan 
Kajian ini menunjukkan bahwa ritual Perang Topat merepresentasikan praktik 

ekologis lokal yang terintegrasi dengan sistem kepercayaan masyarakat dalam 

pelestarian lingkungan. Temuan penelitian memperlihatkan simbolik ritual yang 
diwujudkan melalui penggunaan ketupat, pengelolaan ruang sakral, serta 
keterlibatan kolektif masyarakat membentuk kerangka etis yang mengarahkan relasi 
manusia dan alam secara berkelanjutan. Dalam konteks ini, keyakinan terhadap 

kesakralan alam berperan sebagai sumber legitimasi moral yang membentuk perilaku 
ekologis dan kepatuhan sosial dalam menjaga keseimbangan lingkungan. 

Penelitian ini juga menegaskan ritual Perang Topat berfungsi sebagai ekspresi 
sistem kepercayaan lokal yang menginternalisasikan nilai-nilai pelestarian 



Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 12, 1 (2026): 233-247 Page 245 of 247 

Hanapi, Zulkarnain, Ahyar Rasyidi, Lalu M. Istiqlal/Ritual Perang Topat sebagai Praktik Ekologis: Kepercayaan 

Masyarakat dalam Pelestarian Alam 

lingkungan melalui praktik ritual dan pengalaman sosial lintas generasi. 

Pengetahuan ekologis lokal diwariskan melalui keterlibatan langsung masyarakat 
dalam rangkaian ritual yang menghubungkan dimensi spiritual, sosial, dan ekologis 
secara simultan. Temuan ini menunjukkan bahwa konservasi lingkungan dalam 
masyarakat Sasak (Islam) dan Bali (Hindu) berakar kuat pada struktur kepercayaan 

dan identitas budaya komunitas. 
Temuan penelitian ini memperluas pemahaman mengenai peran ritual 

tradisional sebagai medium yang mengaitkan praktik ekologis dengan sistem 
kepercayaan lokal dalam merespons tantangan lingkungan kontemporer. Perang 

Topat dapat dipahami sebagai bentuk local ecological knowledge yang operasional dan 

kontekstual, serta sebagai sumber epistemik alternatif bagi pengembangan 
pendekatan konservasi dan pendidikan lingkungan yang berkelanjutan dengan 

berlandaskan nilai-nilai budaya masyarakat lokal. 
 

Referensi 
Bell, C. (1997). Ritual: Perspektives and Dimension. Oxford University Press. 

Berkes, F. (2018). Sacres Ecology. Routledge. 

Caggiano, H., & Weber, E. U. (2023). Advances in Qualitative Methods in Environmental 

Research. 793–812. 

Cassino, M. F., Alves, R. P., Levis, C., Junqueira, B., Shock, M. P., Watling, J., 

Ferreira, M. J., Lery, V., Andrade, C., Furquim, L. P., Coelho, S. D., 
Tamanaha, E. K., Go, E., & Clement, C. R. (2021). Ethnobotany and 

Ethnoecology Applied to Historical Ecology (pp. 187–208). 

Díaz, S., Settele, J., Brondízio, E. S., Ngo, H. T., Agard, J., Arneth, A., Balvanera, 

P., Brauman, K. A., Butchart, S. H. M., Chan, K. M. A., Garibaldi, L. A., 
Ichii, K., Liu, J., Subramanian, S. M., Midgley, G. F., Miloslavich, P., Molnár, 
Z., Obura, D., Pfaff, A., … Zayas, C. N. (2019). Pervasive Human-Driven 
Decline of Life on Earth Points to the Need for Transformative Change. Science, 

366(6471), 1–10. https://doi.org/10.1126/science.aaw3100. 

Eliade, M. (1959). The sacred and the profane: The Nature of Religion. Harcourt. 

Folke, C., Biggs, R., Norström, A. V, & Reyers, B. (2016). Social-ecological 
Resilience and Biosphere-based Sustainability Science. Ecology and Society, 

21(3), 41. https://doi.org/10.5751/ES-08748-210341. 

Grim, J., & Tucker, M. E. (2014). Ecology and Religion. Island Press. 

Hanapi, H., Pageh, I. M., Mudana, I. W., & Margi, I. K. (2025). Sustaining the 
Integration of Local Wisdom into School Life: A Case Study and Bibliometric 
Approach. International Journal of Sustainable Development & Planning, 20(11), 

4903–4917. https://doi.org/10.18280/ijsdp.201129. 

Ibadulloh, I., & Mutaqin, R. S. (2022). Islamic Eco-Theological as Local Wisdom for The 

Preservation of Natural Environment, 6(2), 145–

156.  https://doi.org/10.30983/it.v6i2.5913.  

Jayadi, S. (2022). Local Wisdom As Social Cohesion of “Kebhinekaan” The Study 
of Hindu-Islamic Relations in Eastern Indonesia. Jurnal Penelitian Agama 

https://doi.org/10.30983/it.v6i2.5913


Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 12, 1 (2026): 233-247 Page 246 of 247 

Hanapi, Zulkarnain, Ahyar Rasyidi, Lalu M. Istiqlal/Ritual Perang Topat sebagai Praktik Ekologis: Kepercayaan 

Masyarakat dalam Pelestarian Alam 

Hindu, 6, 129–136.  https://doi.org/10.37329/jpah.v6i2.1572 

Jenkins, W., Berry, E., & Kreider, L. B. (2018). Religion and Climate Change. 
Annual review of environment and resources, 43, 85–108. 

https://doi.org/10.1146/annurev-environ-102017-025855. 

Juhani, S., Maku, H., Edu, A. L., & Gunawan, V. A. (2025). Traditional Beliefs as 
an Ecotheological Force for Sustainability: Reinterpreting Mori Keraéng Amid 
the Climate Crisis. Jurnal Studi Agama dan Masyarakat, 21(2), 67–76. 

https://doi.org/10.23971/jsam.v21i1.9996. 

Kopnina, H., Washington, Taylor, B., & Piccolo, J. J. (2018). Anthropocentrism: 
More than Just a Misunderstood Problem. Journal of Agricultural and 

Environmental Ethics. Journal of Agricultural and Environmental Ethics, 31(1), 

109–127. https://doi.org/10.1007/s10806-018-9711-1  

Lim, W. M. (2025). Lim, W. M. (2025). What is qualitative research? An overview 

and guidelines. Australasian Marketing Journal, 33(2), 199-229. 

https://doi.org/10.1177/14413582241264619. 

Maracle, R. S., Maracle, J. T., & Lougheed, S. C. (2025). Understanding Indigenous 
Knowledge of Conservation and Stewardship Before Implementing Co-
production with Western Methodologies in Resource Management: A Focus 
on Fisheries and Aquatic Ecosystems. Journal of Agriculture, Food Systems, and 

Community Development, 14(1), 75–86. 

https://doi.org/10.5304/jafscd.2025.141.024. 

Martin, G. J. (2014). Ethnobotany: A Methods Manual. Routledge. 

Masniati. (2018). Values and Symbol of Pujawali ( Perang Topat ) Tradition for Halal 

Tourism. 140–145. https://doi.org/10.31764/ijeca.v0i0.1977 

Nensia, Simbolon, S., & Israpil. (2024). The Expression of Religious Moderation in 
Lombok as Negotiation Strategy in Interfaith Engagement Through the Topat 
War. Al-Qalam, 30(1), 176–186. https://doi.org/10.31969/alq.v30i1.1456. 

Ningsih, I. N., & Saptatiningsih, R. I. (2020). Implementasi Multikulturalisme antara 
Masyarakat Hindu dengan Masyarakat Islam dalam Tradisi Perang Topat. 
Jurnal Kewarganegaraan, 4(2), 82–89. https://doi.org/10.31316/jk.v4i2.1172 

Nolan, J. M. (2018). Ethnoecology: An Introduction. Oxford University Press. 

Palmer, C., McShane, K., & Sandler, R. (2014). Palmer, C., McShane, K., & 

Sandler, R. (2014). Environmental ethics. Annual Review of Environment and 

Resources, 39, 419-442. https://doi.org/10.1146/annurev-environ-121112-

094434. 

Park, S. M. (2025). Qualitative Research Methods in Ethnic Communities: A 
Framework for Studying Language and Cultural Preservation. Journal of Ethnic 

and Cultural Studies, 12(3), 34-52. https://doi.org/10.29333/ejecs/2185. 

Prado, H. M., & Murrieta, R. S. S. (2015). Ethnoecology in perspective: the origins, 
interfaces and current trends of a growing field. Ambiente & Sociedade, 18(4), 

139-160. https://doi.org/10.1590/1809-4422ASOC986V1842015. 

https://doi.org/10.37329/jpah.v6i2.1572
https://doi.org/10.31764/ijeca.v0i0.1977
https://doi.org/10.31969/alq.v30i1.1456
https://doi.org/10.31316/jk.v4i2.1172


Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan dan Inovator Pendidikan 12, 1 (2026): 233-247 Page 247 of 247 

Hanapi, Zulkarnain, Ahyar Rasyidi, Lalu M. Istiqlal/Ritual Perang Topat sebagai Praktik Ekologis: Kepercayaan 

Masyarakat dalam Pelestarian Alam 

Pretty, J., & Smith, D. (2004). Social capital in biodiversity conservation and 

management. Conservation biology, 18(3), 631-638. 

https://doi.org/10.1111/j.1523-1739.2004.00126.x. 

Pujilestari, P., Suastra, I. W., Bagus, I., & Arnyana, P. (2024). Education in Sasak 

Traditional Society and Local Wisdom Related to Environmental 
Management. Jurnal Pendidikan Mandala, 9(4), 1328–

1331.  https://doi.org/10.58258/jupe.v9i4.8113. 

Reyes‐García, V., Fernández‐Llamazares, Á., Guèze, M., Garcés, A., Mallo, M., 

Vila‐Gómez, M., & Vilaseca, M. (2016). Local indicators of climate change: 
the potential contribution of local knowledge to climate research. Wiley 

Interdisciplinary Reviews: Climate Change, 7(1), 109-124. 

https://doi.org/10.1002/wcc.374. 

Rizki, M. N., & Astreria, Do. (2023). Local Ecological Knowledge and it’s Benefit 

to Conservation Program in Indonesia. International Journal of Conservation 

Science, 14(4), 1527–1548.  https://doi.org/10.36868/IJCS.2023.04.18. 

Safira, G. C., Wulandari, C., & Kaskoyo, H. (2017). Kajian Pengetahuan Ekologi 
dalam Konservasi Tanah dan Air di Sekitar Taman Hutan Raya Wan 
Abdurraham Rachman. Jurnal Sylva Lestari, 5(2), 23–29. 

https://doi.org/10.23960/jsl2523-29. 

Saptatiningsih, I. N. N. & R. I. (2020). Implementasi Multikulturalisme antara 
Masyarakat Hindu dengan Masyarakat Islam dalam Tradisi Perang Topat. 
Jurnal Kewarganegaraan, 4(2), 82–89. https://doi.org/10.31316/jk.v4i2.1172 

Suadnya, I. W., & Paramita, E. P. (2018). Ritual Perang Topat Sebagai Strategi 
Komunikasi Dalam Menjaga Kebhinekaan: Lessons Learnt dari Tradisi Suku 
Sasak dan Bali di Pulau Lombok. JCommsci - Journal Of Media and 

Communication Science, 1(1). https://doi.org/10.29303/jcommsci.v1i1.6  

Sterling, E., Ticktin, T., Kipa, T., Morgan, K., Cullman, G., Alvira, D., Andrade, 

P., Bergamini, N., Betley, E., Burrows, K., Caillon, S., Claudet, J., Dacks, R., 
Eyzaguirre, P., Filardi, C., Gazit, N., Giardina, C., Jupiter, S., Kinney, K., … 
Wali, A. (2017). Culturally Grounded Indicators of Resilience in Social-
Ecological Systems. Environment and Society, 8(1), 63–95. 

https://doi.org/10.3167/ares.2017.080104. 

Tengo, M., Brondizio, E. S., Elmqvist, T., Malmer, P., & Spierenburg, M. (2014). 
Connecting Diverse Knowledge Systems for Enhanced Ecosystem 

Governance: The Multiple Evidence Base Approach. Ambio, 43, 579–591. 

https://doi.org/10.1007/s13280-014-0501-3. 

Wohangara, R., Sanjaya, R., & Setiyanto, B. D. (2023). Sumbanese’s Traditional 

Ecological Knowledge (TEK): Warung Hupu Liku Ritual and Ecological 
Ethics. Celt: A Journal of Culture, English Language Teaching & Literature, 23(2), 

223-235. https://doi.org/10.24167/celt.v23i2. 

https://doi.org/10.23960/jsl2523-29
https://doi.org/10.31316/jk.v4i2.1172

