
JPEK (Jurnal Pendidikan Ekonomi dan Kewirausahaan) 
Vol. 9, No. 3 Desember 2025, Hal. 1333–1343 

DOI: 10.29408/jpek.v9i3.33122 
E-ISSN: 2549-0893 

 

 

JPEK, Vol. 9, No. 3 Desember 2025.     •      1333 

 

Spiritualitas dan Akuntabilitas Manajerial dalam Filantropi Islam di Laz 

Sahabat Yatim Cab Makassar 

 

Hariatih*1, Alimuddin2 Syarifuddin3  

1,  Institut Teknologi Dan Bisnis Nobel Indonesia Makassar, 2,3   Universitas Hasanuddin 

Makassar 
 Correspondence: hariatih@nobel.ac.id  
Received: 12 Oktober 2025 | Revised: 24 November 2025 | Accepted: 1 Desember 2025 

Keywords: 

Islamic 

spirituality;  

Manajerial 

Accountanbilit; 

transparency; 

Islamic 

philanthropy 

Abstract 

This study aims to explore how Islamic spirituality shapes managerial accountability within 

Islamic philanthropic organizations, with a focus on Sahabat Yatim Foundation, Makassar 

Branch. Using a qualitative interpretive approach, the research investigates the meaning of 

spirituality in the management of zakat, infak, and sadaqah funds through in-depth interviews, 

participant observation, and document analysis. The findings reveal that the four prophetic 

values siddiq (honesty), amanah (responsibility), tabligh (transparency), and fathanah 

(wisdom)serve as moral foundations that shape managerial consciousness and ethical behavior 

among organizational actors. These values operate not only as individual moral guides but also 

as embedded cultural principles that influence financial reporting, monitoring systems, 

organizational communication, and strategic decision-making. The integration of spirituality 

with digital transparency practices, particularly the implementation of an e-reporting system, 

strengthens public trust and enhances the institution’s moral and social legitimacy. The study 

concludes that accountability in Islamic philanthropy is not merely an administrative obligation 

but a manifestation of spiritual awareness and religious commitment to safeguarding public 

trust and managing communal funds with integrity. This research contributes to the theoretical 

development of spirituality-based accountability and offers practical implications for 

improving governance practices in Islamic philanthropic institutions in the digital era. 

 

Kata Kunci:  
Spritualis Islam; 
Akuntanbilitas 
ManejerialTrans
paransi: 
Filantropi Islam 
 

Abstract 

Penelitian ini bertujuan untuk memahami bagaimana nilai-nilai spiritualitas Islam membentuk 

akuntabilitas manajerial dalam organisasi filantropi Islam, khususnya pada Lembaga Sahabat 

Yatim Cabang Makassar. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif interpretatif, penelitian 

ini menggali makna spiritualitas dalam praktik pengelolaan dana zakat, infak, dan sedekah 

melalui wawancara mendalam, observasi, dan dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa empat nilai kenabian siddiq (kejujuran), amanah (tanggung jawab), tabligh 

(transparansi), dan fathanah (kebijaksanaan) menjadi landasan moral yang membentuk 

kesadaran manajerial dan perilaku etis para pengelola lembaga. Nilai-nilai ini tidak hanya 

menjadi pedoman individu, tetapi telah terinternalisasi menjadi budaya organisasi yang 

memengaruhi proses pencatatan, pelaporan, pengawasan, dan pengambilan keputusan. 

Integrasi spiritualitas dengan praktik transparansi digital melalui e-reporting system 

memperkuat kepercayaan publik serta meningkatkan legitimasi moral dan sosial lembaga. 

Temuan penelitian menegaskan bahwa akuntabilitas dalam filantropi Islam tidak hanya bersifat 

administratif, tetapi merupakan manifestasi dari kesadaran spiritual dan komitmen religius para 

pengelola dalam menjaga amanah dana umat. Penelitian ini memberikan kontribusi teoretis 

terhadap pengembangan konsep akuntabilitas berbasis spiritualitas Islam dan menawarkan 

implikasi praktis bagi penguatan tata kelola lembaga filantropi di era digital. 

 

 

mailto:hariatih@nobel.ac.id


Hariatih, et.al.. Spiritualitas dan Akuntabilitas Manajerial dalam Filantropi Islam di Laz Sahabat Yatim Cab Makassar 

JPEK, Vol. 9, No. 3 Desember 2025.     •      1334 

 

PENDAHULUAN 

Akuntabilitas dalam konteks manajerial sering kali diukur melalui kinerja finansial dan 

kepatuhan administratif. Ukuran-ukuran tersebut lazim digunakan dalam organisasi modern 

untuk menilai efektivitas dan efisiensi pengelolaan sumber daya. Namun, dalam praktik 

filantropi Islam, akuntabilitas tidak hanya bersifat duniawi, tetapi juga ukhrawi, yang berakar 

pada prinsip pertanggungjawaban kepada Tuhan dan komunitas (Al-Banna, 2021). Spiritualitas 

menjadi fondasi moral yang menuntun para pengelola lembaga filantropi untuk menjaga 

amanah, integritas, dan keadilan sosial (Al-Banna, 2021). Dalam konteks ini, spiritualitas tidak 

sekadar menjadi nilai pribadi, melainkan berkembang menjadi sistem etika yang melekat pada 

praktik akuntansi sosial dan keuangan syariah, yang menekankan prinsip transparansi, 

keseimbangan, dan keadilan (Mauliyah et al., 2025; Agusfianto et al., 2022; Abidin, 2019). 

Organisasi filantropi Islam, seperti lembaga zakat, infak, sedekah, dan wakaf, memiliki 

tanggung jawab moral dan sosial yang besar terhadap masyarakat. Dana yang mereka kelola 

bukan semata sumber ekonomi, melainkan amanah spiritual yang harus dijaga kemurniannya. 

Penelitian ini berupaya memahami bagaimana spiritualitas membentuk pola pikir dan tindakan 

manajerial dalam organisasi filantropi Islam, khususnya dalam pengelolaan dana zakat, infak, 

dan sedekah (Turi & Muharram, 2023). Dalam praktik tersebut, prinsip-prinsip akuntansi 

syariah seperti pertanggungjawaban (accountability), keadilan (justice), dan kebenaran 

(truthfulness) menjadi pedoman etis yang sejalan dengan nilai-nilai kenabian, yaitu siddiq, 

amanah, tabligh, dan fathanah (Mahardika et al., 2022). Nilai-nilai ini menuntun pengelola 

lembaga untuk menunaikan tanggung jawab mereka tidak hanya kepada manusia, tetapi juga 

kepada Allah SWT sebagai sumber amanah. 

Penerapan spiritualitas dalam praktik manajerial diharapkan dapat memperkuat 

kepercayaan publik dan meningkatkan akuntabilitas kelembagaan. Kepercayaan publik menjadi 

refleksi langsung dari kesiapan institusi dalam menjunjung tinggi prinsip ekonomi moral, di 

mana nilai dan niat lebih utama daripada sekadar hasil finansial (Zahirah & Suhaedi, 2025). 

Fokus pada transparansi dan akuntabilitas finansial menjadi sangat krusial bagi lembaga yang 

mengelola dana keagamaan, karena legitimasi sosial mereka bergantung pada sejauh mana 

pengelolaan dana dilakukan secara jujur dan sesuai syariah (Zahirah & Suhaedi, 2025). Dalam 

kerangka ini, kepercayaan publik tidak hanya dilihat sebagai konsekuensi manajerial, tetapi 

sebagai moral outcome dari pengamalan nilai spiritual dalam tata kelola lembaga (Mahardika 

et al., 2022). 

Selain itu, akuntabilitas dalam lembaga filantropi Islam juga berkaitan erat dengan 

keadilan distribusi dana kepada pihak yang berhak. Seperti dijelaskan oleh Qutaiba et al. (2024) 

dan Rinaldi & Devi (2022), keadilan dalam pendistribusian dana merupakan inti dari tanggung 

jawab sosial lembaga filantropi. Dana zakat dan sedekah yang dihimpun dari masyarakat harus 

dikembalikan kepada mereka yang membutuhkan secara proporsional dan tepat sasaran. Prinsip 

ini tidak hanya memastikan keseimbangan ekonomi, tetapi juga menjaga legitimasi spiritual 

lembaga sebagai perantara amanah publik. Oleh karena itu, akuntabilitas dalam lembaga 

filantropi Islam bersifat komprehensif, mencakup dimensi moral, sosial, dan spiritual yang 

terintegrasi dalam sistem manajerialnya. 

Dengan demikian, studi ini berupaya menelusuri bagaimana nilai-nilai spiritualitas 

Islam berperan dalam membentuk akuntabilitas manajerial yang berlandaskan etika keislaman. 



Hariatih, et.al.. Spiritualitas dan Akuntabilitas Manajerial dalam Filantropi Islam di Laz Sahabat Yatim Cab Makassar 

JPEK, Vol. 9, No. 3 Desember 2025.     •      1335 

 

Akuntabilitas tidak hanya dipahami sebagai kewajiban administratif, tetapi juga sebagai 

cerminan kesadaran spiritual yang hidup dalam tindakan, kebijakan, dan budaya organisasi. 

Pemahaman ini diharapkan dapat memperkaya wacana ilmiah tentang akuntabilitas berbasis 

spiritualitas Islam, serta memberikan kontribusi konseptual terhadap penguatan tata kelola 

lembaga filantropi yang berkeadilan, transparan, dan bermakna secara moral dan religius. 

Berdasarkan uraian pada latar belakang, terlihat bahwa peran spiritualitas dalam 

membentuk akuntabilitas manajerial pada organisasi filantropi Islam masih memerlukan 

pemahaman yang lebih komprehensif. Sebagian besar penelitian terdahulu masih 

menitikberatkan pada aspek kepatuhan syariah dan pelaporan keuangan, sementara dimensi 

spiritualitas sebagai kekuatan moral dan kesadaran batin pengelola lembaga belum banyak 

dieksplorasi secara mendalam. Padahal, spiritualitas berpotensi menjadi penggerak utama 

dalam membentuk perilaku etis, transparansi, dan kejujuran dalam pengelolaan dana umat. 

Kesenjangan ini menimbulkan pertanyaan mendasar mengenai bagaimana nilai-nilai 

spiritualitas Islam seperti siddiq (jujur), amanah (bertanggung jawab), tabligh (transparan), dan 

fathanah (bijaksana) dapat diinternalisasi dalam praktik manajerial lembaga filantropi Islam. 

Selain itu, masih perlu dipahami bagaimana integrasi nilai-nilai tersebut dapat memperkuat 

kepercayaan publik serta legitimasi moral organisasi. Berdasarkan hal tersebut, rumusan 

masalah penelitian ini adalah sebagai berikut: 

1. Bagaimana spiritualitas Islam membentuk pola pikir dan kesadaran etis manajer dalam 

menjalankan tanggung jawab pada organisasi filantropi Islam? 

2. Bagaimana nilai-nilai spiritualitas Islam seperti siddiq, amanah, tabligh, dan fathanah 

diimplementasikan dalam praktik akuntabilitas manajerial dan pelaporan keuangan 

lembaga filantropi? 

3. Bagaimana keterkaitan antara nilai spiritual, transparansi, dan kepercayaan publik 

dalam memperkuat legitimasi organisasi filantropi Islam 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif interpretatif yang berorientasi pada 

pemahaman makna di balik tindakan dan pengalaman manusia dalam konteks sosial 

keagamaan, sebagaimana disarankan Creswell (2021) serta Denzin & Lincoln (2018). 

Pendekatan ini relevan untuk menggali nilai spiritualitas dan dimensi akuntabilitas yang tidak 

dapat diukur secara kuantitatif, sehingga peneliti berperan sebagai instrumen utama yang 

mengamati, menafsirkan, dan memaknai hubungan antara spiritualitas dan praktik akuntabilitas 

dalam lembaga filantropi Islam. Penelitian dilakukan pada sejumlah organisasi filantropi Islam 

di Indonesia seperti Baznas Daerah, Dompet Dhuafa, dan Rumah Zakat yang dipilih secara 

purposif untuk mewakili lembaga dengan reputasi tata kelola yang baik. Informan terdiri atas 

pimpinan lembaga, staf keuangan, auditor internal, dan amil zakat yang memahami praktik 

akuntabilitas dan nilai spiritual dalam pengelolaan dana umat, sesuai panduan purposive 

sampling Miles, Huberman, & Saldaña (2019). Data dikumpulkan melalui wawancara 

mendalam semi-terstruktur, observasi partisipatif untuk memahami budaya organisasi, serta 

dokumentasi berupa laporan keuangan dan pedoman tata kelola. Ketiga teknik tersebut 

ditriangulasi untuk meningkatkan kredibilitas temuan sebagaimana dianjurkan Patton (2015) 

dan Sugiyono (2022). Analisis data dilakukan secara interaktif dan induktif dengan mengikuti 



Hariatih, et.al.. Spiritualitas dan Akuntabilitas Manajerial dalam Filantropi Islam di Laz Sahabat Yatim Cab Makassar 

JPEK, Vol. 9, No. 3 Desember 2025.     •      1336 

 

model Miles, Huberman, & Saldaña melalui reduksi data, penyajian data, serta penarikan dan 

verifikasi kesimpulan. Proses interpretasi dilakukan dengan pendekatan hermeneutik untuk 

membaca wawancara dan simbol-simbol religius sebagai “teks hidup”, sebagaimana diuraikan 

Fuster Guillen (2019), sehingga setiap makna dipahami sebagai ekspresi nilai amanah, 

kejujuran, dan keadilan dalam praktik keseharian. Temuan kemudian didialogkan dengan 

literatur kontemporer mengenai spiritualitas Islam dan akuntabilitas, termasuk studi tentang 

pengendalian manajemen berbasis nilai spiritual serta akuntabilitas sosial-lingkungan lembaga 

keagamaan (Fidiana et al., 2022). Untuk memperkuat validitas konseptual, seluruh proses 

analisis dikalibrasi secara berulang dengan panduan metodologis kualitatif mutakhir dan 

rancangan mixed methods sebagaimana dianjurkan Creswell (2023). 

 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN  

1. Spiritualitas sebagai Fondasi Kesadaran Manajerial dalam Filantropi Islam 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa spiritualitas Islam menjadi landasan utama dalam 

membentuk pola pikir manajerial pada Lembaga Filantropi Sahabat Yatim Cabang Makassar. 

Temuan ini mengonfirmasi bahwa para pengelola memaknai tugas mereka bukan sekadar 

pekerjaan administratif, tetapi sebagai amanah ilahiah yang memerlukan integritas, kejujuran, 

dan tanggung jawab moral. Sejalan dengan temuan dalam dokumen penelitian, seluruh 

informan menyatakan bahwa setiap keputusan terkait dana umat dipandang sebagai bagian dari 

ibadah dan pertanggungjawaban kepada Allah SWT. 

Hal ini menegaskan bahwa yang bekerja bukan hanya managerial self tetapi juga 

spiritual self yang sadar bahwa seluruh tindakan akan dipertanggungjawabkan secara vertikal 

(kepada Tuhan) dan horizontal (kepada publik). Pandangan ini selaras dengan Mauliyah & 

Rasyid (2025) yang menekankan bahwa spiritualitas dalam organisasi Islam membentuk etos 

kerja yang etis, jujur, dan berorientasi keberkahan. Selain itu, temuan Anda mengafirmasi 

gagasan Ramdani et al. (2024) bahwa nilai spiritual membentuk legitimasi moral lembaga 

filantropi. 

2. Implementasi Nilai Siddiq, Amanah, Tabligh, dan Fathanah dalam Praktik 

Manajerial 

a. Siddiq (Kejujuran Administratif) 

Dalam wawancara, Nurpatima menegaskan bahwa lembaga tidak pernah merekayasa 

laporan, mengubah angka, ataupun menunda distribusi tanpa alasan syar’i. Bagi para pengelola, 

kejujuran bukan sekadar etika profesional, tetapi kewajiban agama yang melekat pada amanah 

pengelolaan dana umat. Ia menekankan bahwa transparansi dan keakuratan laporan merupakan 

bentuk kepatuhan terhadap perintah Allah untuk berlaku benar (ṣidq) dalam segala urusan. 

“Ini dana umat. Kalau ada satu rupiah yang salah tempat, itu tanggung jawab kami di 

dunia dan akhirat,” tegasnya. 

Pandangan ini diperkuat oleh Nurul Istiqama, yang menyatakan bahwa kesadaran 

spiritual membuat mereka berhati-hati dalam setiap proses pencatatan dan pelaporan. 

Menurutnya, bekerja di lembaga filantropi berarti menjaga amanah yang lebih besar daripada 

sekadar tanggung jawab administratif: 

“Kita harus sadar bahwa laporan ini bukan hanya untuk atasan atau donatur, tapi untuk 

Allah. Jadi kita harus jujur apa adanya.” 



Hariatih, et.al.. Spiritualitas dan Akuntabilitas Manajerial dalam Filantropi Islam di Laz Sahabat Yatim Cab Makassar 

JPEK, Vol. 9, No. 3 Desember 2025.     •      1337 

 

Ketiga informan ini menggambarkan bahwa nilai siddiq telah terinstitusionalisasi 

sebagai budaya organisasi, bukan hanya jargon moral individual. Temuan ini selaras dengan 

Mahardika et al. (2022) yang menyatakan bahwa kejujuran (siddiq) merupakan inti dari 

transparansi laporan keuangan syariah dan menjadi fondasi integritas lembaga filantropi. Selain 

itu, studi Hidayah, Lowe & Woods (2018) serta Alamad (2023) menegaskan bahwa praktik 

akuntansi dalam organisasi Islam selalu berkelindan dengan nilai spiritualitas yang menuntut 

kejujuran, keadilan, dan pertanggungjawaban moral. 

Dengan demikian, integrasi perspektif Nurpatima, Nurul Istiqama, dan Nurhikma 

memperlihatkan bahwa siddiq tidak hanya membentuk cara mereka bekerja, tetapi juga menjadi 

kerangka etika kolektif yang memastikan akuntabilitas lembaga terjaga baik secara 

administratif maupun spiritual. 

b. Amanah (Tanggung Jawab atas Dana Umat) 

Nilai amanah menempati posisi sentral dalam praktik manajerial lembaga filantropi 

Islam, khususnya dalam pengelolaan dana zakat, infak, dan sedekah. Temuan wawancara 

menunjukkan bahwa amanah bukan hanya dipahami sebagai tanggung jawab administratif, 

tetapi sebagai ikatan moral dan spiritual yang menuntut para pengelola untuk menjaga 

kebersihan hati dan integritas tindakan.  

Nurpatima menjelaskan bahwa amanah diwujudkan melalui mekanisme pengawasan 

berlapis, mulai dari audit internal, audit syariah, hingga pelaporan publik yang terbuka. Sistem 

pengawasan ini tidak sekadar memenuhi standar profesional modern, tetapi menjadi bentuk 

self-control berbasis iman.. 

“Audit internal itu bukan hanya prosedur kantor, tapi bagian dari menjaga amanah agar 

kita bersih di hadapan Allah,” tegasnya. 

Pernyataan ini diperkuat oleh Nurhikma, yang mengungkapkan bahwa amanah selalu 

diingatkan dalam rapat-rapat internal, baik terkait pendataan donasi maupun distribusi kepada 

mustahik. Menurutnya, setiap kesalahan pencatatan dianggap bukan hanya kekeliruan teknis, 

tetapi potensi pelanggaran amanah yang berdampak pada keberkahan lembaga. 

“Kalau kita salah data, itu bukan sekadar kesalahan kerja. Itu bisa merugikan mustahik. 

Makanya kami sangat hati-hati,” ujarnya. 

Temuan ini menunjukkan bahwa amanah tidak hanya berfungsi sebagai nilai etis 

individual, tetapi juga telah terinternalisasi menjadi budaya organisasi yang membentuk 

kebijakan, prosedur, dan cara berpikir para pengelola. Budaya ini menciptakan tekanan moral 

positif agar seluruh aktivitas organisasi dilakukan secara jujur, transparan, dan bertanggung 

jawab. 

Hasil ini sejalan dengan Wahid (2023), yang menegaskan bahwa amanah adalah pilar 

legitimasi lembaga zakat; ketika amanah ditegakkan, kepercayaan publik meningkat, dan 

legitimasi sosial lembaga semakin kuat. Penelitian Ramdani et al. (2024) serta Rinaldi & Devi 

(2022) juga menyatakan bahwa amanah memiliki implikasi langsung pada kualitas tata kelola 

dan persepsi masyarakat terhadap kredibilitas lembaga zakat. Dengan demikian, nilai amanah 

berfungsi sebagai kendali internal berbasis spiritual yang memastikan akuntabilitas 

kelembagaan tidak hanya terwujud pada dokumen formal, tetapi juga tertanam dalam perilaku 

para pengelola sehari-hari. 

c. Tabligh (Transparansi dan Keterbukaan Publik) 



Hariatih, et.al.. Spiritualitas dan Akuntabilitas Manajerial dalam Filantropi Islam di Laz Sahabat Yatim Cab Makassar 

JPEK, Vol. 9, No. 3 Desember 2025.     •      1338 

 

Nilai tabligh tampak nyata dalam komitmen lembaga untuk menerapkan transparansi 

publik yang komprehensif. Transparansi bukan hanya dipahami sebagai tuntutan regulasi, tetapi 

sebagai kewajiban syariah untuk menyampaikan kebenaran dan informasi secara jujur kepada 

masyarakat. Nurpatima menjelaskan bahwa lembaga menggunakan sistem e-reporting yang 

dapat diakses masyarakat kapan pun, memungkinkan publik memantau alur penerimaan dan 

penyaluran dana secara real-time. Sistem ini memperkuat kepercayaan donatur karena 

memberikan bukti visual dan faktual mengenai kinerja lembaga. 

“Kami terbuka bukan karena tuntutan hukum, tapi karena ajaran Islam memerintahkan 

transparansi,” tegasnya. 

Senada dengan itu, Nurhikma menjelaskan bahwa keterbukaan lembaga bukan hanya 

untuk menjaga citra, tetapi sebagai bagian dari dakwah sosial yang mengedukasi masyarakat 

tentang pentingnya amanah dan kejujuran dalam pengelolaan dana umat. Ia menilai bahwa 

setiap laporan publik, unggahan kegiatan, hingga rincian penyaluran dana adalah sarana 

menyampaikan nilai-nilai Islam kepada masyarakat. 

“Setiap laporan yang kami unggah itu sebenarnya dakwah. Kami ingin orang belajar 

bahwa dana umat harus dijaga dengan jujur,” ujarnya. 

Temuan ini mengonfirmasi bahwa tabligh tidak hanya diterjemahkan sebagai 

kemampuan menyampaikan informasi, tetapi telah berkembang menjadi sistem komunikasi 

kelembagaan yang membuka akses publik secara luas. Transparansi digital menjadi wujud 

nyata integrasi nilai spiritual ke dalam praktik manajerial modern. 

Keadaan ini selaras dengan penelitian Widyastuti et al. (2022), yang menegaskan bahwa 

pemanfaatan teknologi digital termasuk pelaporan daring, dashboard transparansi, dan sistem 

informasi zakat berbasis web terbukti meningkatkan akuntabilitas, memperkuat kepercayaan 

publik, dan meminimalkan risiko penyalahgunaan dana. Demikian pula, Qutaiba et al. (2024) 

dan Ramdani et al. (2024) menyoroti bahwa keterbukaan informasi merupakan fondasi utama 

legitimasi sosial lembaga zakat di era digital. 

d. Fathanah (Kebijaksanaan dalam Pengambilan Keputusan) 

Nilai fathanah yang bermakna kecerdasan, kebijaksanaan, dan kemampuan mengambil 

keputusan yang tepat terlihat dengan jelas dalam pola pengambilan keputusan para pengelola 

Sahabat Yatim. Fathanah tidak dipahami sebagai kecerdasan teknis semata, tetapi sebagai 

kebijaksanaan spiritual yang mempertimbangkan maslahat jangka panjang bagi mustahik. 

Nurpatima menjelaskan bahwa setiap keputusan strategis, terutama terkait penentuan prioritas 

program, selalu didasarkan pada kajian dampak sosial, efektivitas jangka panjang, serta potensi 

keberkahan bagi penerima manfaat. 

“Kebijakan yang cerdas itu bukan yang cepat menghabiskan dana, tetapi yang paling 

membawa maslahat,” tegasnya. 

Pandangan ini diperkuat oleh Nurhikma, yang mencontohkan bahwa ketika lembaga 

harus memilih antara proyek jangka pendek atau program pendidikan jangka panjang, tim 

manajerial selalu mempertimbangkan manfaat luas dan keberlanjutan dampaknya. Menurutnya, 

fathanah mendorong mereka untuk tidak terpaku pada pencitraan instan, melainkan fokus pada 

nilai kebermanfaatan yang lebih dalam. 

“Kadang bantuan cepat itu perlu, tapi yang lebih penting adalah manfaat jangka 

panjang. Fathanah itu menimbang bukan hanya hari ini, tapi masa depan mustahik,” jelasnya. 



Hariatih, et.al.. Spiritualitas dan Akuntabilitas Manajerial dalam Filantropi Islam di Laz Sahabat Yatim Cab Makassar 

JPEK, Vol. 9, No. 3 Desember 2025.     •      1339 

 

Sementara itu, Nurul Istiqama menekankan bahwa fathanah juga menuntut kehati-

hatian dalam membaca kondisi lapangan dan kemampuan memprioritaskan kebutuhan 

mendesak tanpa mengabaikan perencanaan strategis. Ia menyebut bahwa diskusi dan 

musyawarah rutin dilakukan untuk memastikan keputusan lembaga tidak hanya mengikuti 

logika administratif, tetapi juga mempertimbangkan nilai spiritual, kemaslahatan, dan potensi 

risiko. 

“Kami sering musyawarah lama sebelum memutuskan sesuatu. Karena sekali salah 

ambil kebijakan, dampaknya bisa besar bagi mustahik,” ungkapnya. 

Temuan ini menunjukkan bahwa fathanah menjadi dasar rasionalitas spiritual—sebuah 

cara berpikir yang menggabungkan pemahaman data, pengalaman sosial, dan petunjuk moral. 

Hal ini menguatkan studi Ansori (2025) yang menegaskan bahwa lembaga filantropi Islam 

harus mempertimbangkan keberlanjutan manfaat dan dampak jangka panjang dalam setiap 

keputusan strategis, bukan sekadar mengutamakan realisasi anggaran atau citra lembaga. 

Lebih jauh, integrasi fathanah bersama nilai siddiq, amanah, dan tabligh 

memperlihatkan bahwa keempat nilai kenabian tersebut telah berkembang menjadi sistem nilai 

kelembagaan yang membentuk budaya kerja dan pola pengambilan keputusan. Hal ini 

konsisten dengan temuan Turi & Muharram (2023), yang menyatakan bahwa budaya kerja 

berbasis spiritualitas tidak hanya membangun etos profesional yang kuat, tetapi juga 

meningkatkan kepercayaan publik terhadap lembaga filantropi Islam. Budaya nilai ini 

menjelma menjadi mekanisme kontrol non-formal yang mengarahkan seluruh aktivitas 

lembaga agar tetap sejalan dengan prinsip syariah, integritas moral, dan visi kesejahteraan umat. 

3. keterkaitan antara nilai spiritual, transparansi, dan kepercayaan publik dalam 

memperkuat legitimasi organisasi filantropi Islam? 

Keterkaitan antara nilai spiritual, transparansi, dan kepercayaan publik semakin terlihat 

ketika lembaga menjalankan praktik pelaporan yang tidak hanya akurat secara administratif 

tetapi juga bermakna secara spiritual. Nilai siddiq, amanah, tabligh, dan fathanah bekerja 

secara simultan membentuk pola tata kelola yang berorientasi keberkahan, sehingga setiap 

aktivitas pelaporan dan distribusi dana dipandang sebagai bagian dari ibadah profesional. 

Seperti dikemukakan Al-Banna (2021) dan Mauliyah et al. (2025), spiritualitas Islam 

menekankan keseimbangan antara pertanggungjawaban duniawi dan ukhrawi, sehingga tata 

kelola lembaga tidak lepas dari prinsip moral, keadilan, dan transparansi. Temuan ini diperkuat 

oleh Wahid (2023) dan Rinaldi & Devi (2022), yang menjelaskan bahwa akuntabilitas dan 

keterbukaan merupakan faktor utama pembentuk kepercayaan publik terhadap lembaga 

pengelola zakat. Selain itu, penelitian Widyastuti et al. (2022) dan Ramdani et al. (2024) 

menunjukkan bahwa digitalisasi pengelolaan zakat dan mekanisme pelaporan real-time 

meningkatkan kredibilitas lembaga melalui pengawasan publik yang lebih kuat. Dengan 

demikian, integrasi nilai spiritual dan transparansi tidak hanya meningkatkan efektivitas 

manajerial, tetapi juga mengokohkan legitimasi moral dan sosial lembaga filantropi Islam di 

mata masyarakat. 

a. Nilai Spiritual sebagai Fondasi Moral Akuntabilitas  

Nilai-nilai spiritual seperti siddiq, amanah, tabligh, dan fathanah berfungsi sebagai 

pedoman etis utama yang membentuk karakter moral dan akuntabilitas para pengelola lembaga 

filantropi Islam. Temuan lapangan memperlihatkan bahwa para informan tidak memandang 



Hariatih, et.al.. Spiritualitas dan Akuntabilitas Manajerial dalam Filantropi Islam di Laz Sahabat Yatim Cab Makassar 

JPEK, Vol. 9, No. 3 Desember 2025.     •      1340 

 

tugas mereka hanya sebagai aktivitas administratif, tetapi sebagai amanah ilahiah yang harus 

dijalankan dengan ketulusan dan kesadaran spiritual. Nurpatima, Kepala Fundraising, 

menjelaskan bahwa seluruh proses pelaporan dan penyaluran dana selalu ditempatkan dalam 

bingkai pertanggungjawaban kepada Allah SWT. Ia menegaskan: 

“Ketika kita sadar bahwa ini amanah Allah, cara berpikir kita berubah. Kita tidak bisa 

bekerja hanya karena target atau gaji. Semua keputusan harus dipertanggungjawabkan bukan 

hanya di rapat, tapi juga di akhirat.” 

Pernyataan ini menggambarkan bagaimana nilai spiritual menjadi fondasi internal yang 

menuntun cara berpikir dan bertindak para pengelola. Temuan tersebut diperkuat oleh Nurul 

Istiqama, yang melihat spiritualitas sebagai sumber kehati-hatian dalam menjaga integritas 

laporan: 

Penelitian ini diperkuat pada temuan Al-Banna (2021) menegaskan bahwa spiritualitas 

merupakan pondasi integritas organisasi dan pembentuk karakter moral pengelola lembaga 

filantropi. Hal ini sejalan dengan Mauliyah et al. (2025), yang menyatakan bahwa nilai spiritual 

membentuk etos kerja yang berorientasi pada kebenaran, amanah, dan keadilan.  

Secara teoritis, nilai-nilai spiritual tersebut berfungsi sebagai internal control berbasis 

iman, sebuah mekanisme pengendalian diri yang muncul bukan karena takut pada sanksi 

formal, tetapi karena kesadaran ruhani bahwa setiap tindakan akan dipertanggungjawabkan di 

hadapan Allah. Penelitian Zahirah & Suhaedi (2025) serta Ramdani et al. (2024) dalam 

dokumen menunjukkan bahwa kontrol moral berbasis iman ini menciptakan akuntabilitas yang 

lebih kuat dan lebih konsisten dibandingkan mekanisme administratif semata. Dengan 

demikian, spiritualitas tidak hanya membentuk perilaku individu, tetapi juga menjadi fondasi 

epistemologis dan etis bagi sistem akuntabilitas lembaga filantropi Islam 

b. Transparansi sebagai Wujud Nilai Tabligh dan Mekanisme  

Transparansi dalam lembaga filantropi tidak hanya dipahami sebagai tuntutan 

administratif atau respons terhadap regulasi publik, tetapi terutama sebagai perwujudan nilai 

tabligh, yaitu kewajiban menyampaikan kebenaran secara terbuka, jujur, dan dapat 

dipertanggungjawabkan. Dalam konteks Sahabat Yatim, nilai tabligh hadir melalui penerapan 

e-reporting system, publikasi laporan rutin, dan keterbukaan informasi kepada masyarakat 

mengenai proses penghimpunan, pengelolaan, dan penyaluran dana. Sistem pelaporan digital 

ini memungkinkan masyarakat memantau aktivitas lembaga secara real-time, sehingga 

kepercayaan publik dapat dibangun melalui akses informasi yang setara dan mudah dijangkau. 

Penjelasan para informan menunjukkan bahwa transparansi lahir dari kesadaran 

religius, bukan sekadar pemenuhan standar profesional. Nurpatima dengan tegas menyebutkan 

bahwa keterbukaan adalah bagian dari ajaran Islam, bukan semata aturan administratif: 

“Kami terbuka bukan karena tuntutan hukum, tapi karena ajaran Islam memerintahkan 

transparansi.” 

Pernyataan ini diperkuat oleh Nurhikma, yang memandang laporan publik sebagai 

bagian dari dakwah sosial yang mengajarkan kejujuran: 

“Setiap laporan yang kami unggah itu sebenarnya dakwah. Kami ingin orang belajar 

bahwa dana umat harus dijaga dengan jujur.” 

Temuan ini mencerminkan bahwa transparansi memiliki dimensi spiritual sekaligus 

sosial. Digitalisasi pelaporan yang dilakukan lembaga tidak hanya mendukung akuntabilitas 



Hariatih, et.al.. Spiritualitas dan Akuntabilitas Manajerial dalam Filantropi Islam di Laz Sahabat Yatim Cab Makassar 

JPEK, Vol. 9, No. 3 Desember 2025.     •      1341 

 

formal, tetapi juga memperkuat pesan moral tentang kejujuran dan amanah dalam pengelolaan 

dana umat. Hal ini sejalan dengan temuan Widyastuti et al. (2022), yang menegaskan bahwa 

sistem digital berbasis pelaporan terbuka meningkatkan akuntabilitas dan memperkuat persepsi 

publik terhadap kredibilitas lembaga zakat. Begitu pula penelitian Qutaiba et al. (2024) dan 

Zahirah & Suhaedi (2025) dalam dokumen, yang menunjukkan bahwa keterbukaan informasi 

merupakan faktor utama dalam membangun legitimasi publik bagi lembaga filantropi Islam.  

c. Kepercayaan Publik sebagai Dampak dari Integrasi Spiritualitas dan 

Transparansi 

Kepercayaan publik (public trust) dalam lembaga filantropi Islam muncul sebagai 

konsekuensi langsung dari perpaduan antara nilai spiritual dan praktik transparansi yang 

konsisten. Temuan penelitian menunjukkan bahwa donatur dan masyarakat akan menaruh 

kepercayaan lebih besar ketika mereka melihat bahwa pengelola lembaga memiliki integritas 

moral, menjalankan amanah dengan penuh tanggung jawab, dan menyampaikan informasi 

secara jujur. Dalam dokumen penelitian, Zahirah & Suhaedi (2025) menegaskan bahwa 

kepercayaan publik merupakan modal moral yang tidak dapat dibeli atau dibentuk secara instan, 

tetapi harus dibangun melalui akuntabilitas yang dapat diuji, diverifikasi, dan diamati secara 

berkelanjutan. 

Wawancara lapangan memperlihatkan bagaimana kepercayaan ini terbentuk melalui 

pengalaman langsung masyarakat dan donatur. Nurhikma menjelaskan bahwa donatur kini 

semakin kritis dan memerlukan bukti nyata bahwa dana mereka digunakan secara benar. Ia 

menyatakan: 

“Orang sekarang mau lihat bukti, bukan janji. Kalau laporan jelas, mereka lebih 

percaya dan mau berdonasi lagi.” 

Senada dengan itu, Nurpatima menambahkan bahwa konsistensi transparansi membuat 

publik merasa aman untuk terus menitipkan zakat dan sedekah kepada lembaga: 

“Kalau kita jaga amanah dan terbuka, kepercayaan itu datang sendiri. Donatur tidak 

ragu lagi menitipkan dana umat kepada kami.” 

Kepercayaan publik menguat ketika masyarakat melihat bukti terintegrasinya empat 

nilai kenabian dalam praktik kerja lembaga: kejujuran dan integritas (siddiq), tanggung jawab 

moral (amanah), keterbukaan informasi (tabligh), serta kebijaksanaan dalam pengambilan 

keputusan (fathanah). Konsistensi penerapan nilai-nilai ini membentuk persepsi bahwa 

lembaga tidak hanya profesional, tetapi juga adil, bersih, dan dapat dipercaya. 

Lebih jauh, kepercayaan publik ini berkontribusi langsung pada meningkatnya social 

legitimacy, yaitu penerimaan masyarakat terhadap lembaga sebagai institusi yang sah, kredibel, 

dan bermoral. Menurut teori legitimasi yang digunakan dalam dokumen, khususnya 

sebagaimana dibahas oleh Rinaldi & Devi (2022) dan Ramdani et al. (2024), legitimasi sosial 

lahir ketika tindakan lembaga dianggap selaras dengan nilai-nilai moral, agama, dan harapan 

masyarakat luas. Lembaga yang menjalankan amanah dengan jujur serta membuka akses 

informasi kepada publik akan terus mendapatkan dukungan moral dan sosial dari masyarakat. 

 

KESIMPULAN 

Temuan ini menunjukkan bahwa akuntabilitas dalam lembaga filantropi Islam tidak hanya 

dibangun melalui mekanisme administratif, tetapi terutama melalui integrasi nilai-nilai spiritual 



Hariatih, et.al.. Spiritualitas dan Akuntabilitas Manajerial dalam Filantropi Islam di Laz Sahabat Yatim Cab Makassar 

JPEK, Vol. 9, No. 3 Desember 2025.     •      1342 

 

Islam—siddiq, amanah, tabligh, dan fathanah yang telah menjadi pedoman moral bagi para 

pengelola. Nilai spiritual tersebut membentuk internal control berbasis iman, sehingga seluruh 

proses pengelolaan dana umat dipandang sebagai amanah ilahiah yang harus dijalankan dengan 

kejujuran dan tanggung jawab. 

Transparansi menjadi wujud nyata dari nilai tabligh melalui penerapan e-reporting system, 

audit internal, dan pelaporan terbuka yang memungkinkan masyarakat memantau penggunaan 

dana secara real-time. Praktik keterbukaan ini memperkuat kepercayaan publik, yang terbukti 

menjadi modal moral penting bagi keberlangsungan lembaga filantropi Islam. Ketika 

masyarakat melihat konsistensi nilai spiritual, keterbukaan informasi, dan keputusan berbasis 

maslahat, legitimasi lembaga semakin kuat. 

Hasil ini menegaskan bahwa spiritualitas, transparansi, dan kepercayaan publik membentuk 

satu sistem yang saling terkait, dan ketiganya menjadi fondasi utama bagi legitimasi lembaga 

filantropi Islam di masyarakat modern. Integrasi ketiga elemen tersebut memastikan bahwa 

lembaga tidak hanya memenuhi harapan administratif, tetapi juga memenuhi tuntutan moral, 

religius, dan sosial publik. 

 

DAFTAR RUJUKAN 

 

Al-Banna, H. (2021). Dasar-Dasar Manajemen Risiko Bank syariah 

 

Agusfianto, N. P., Herawati, N., Fariantin, E., Khotmi, H., Maqsudi, A., Murjana, I. M., 

Jusmarni, Anwar, A., Rachmawati, T., Hariyanti, H., Nuryati, N., Andayani, S. U., & 

Nursansiwi, D. A. (2022). Dasar-Dasar Manajemen Keuangan. 

https://doi.org/10.31237/osf.io/gxmz4  

Alamad, S. (2023). Conceptualising accounting as a value-based concept in the context of 

alternative finance. Journal of Accounting Literature. https://doi.org/10.1108/jal-03-

2023-0042  

Abidin, A. M. (2019). Pengaruh Penerapan Kegiatan Keagamaan di Lembaga Pendidikan 

Formal Terhadap Peningkatan Kecerdasan Spiritual Anak. AN-NISA, 12(1), 570. 

https://doi.org/10.30863/annisa.v12i1.452  

Álvarez, C. B., Adhikari, P., Salifu, E., Mejía, A. G., & Giraldo‐Villano, X. (2023). 

Reproduction of efficiency through management accounting practices: Socio‐economic, 

environmental, and human consequences of NPM reforms. Financial Accountability and 

Management, 40(4), 475. https://doi.org/10.1111/faam.12386  

Annaza, H. A., Muchtohari, M. H., Hasan, M. F., & Emzaed, A. M. (2025). Pengaruh Zakat 

Terhadap Peningkatan Kesejahteraan Masyarakat di Indonesia. 2(2), 52. 

https://doi.org/10.61132/hidayah.v2i2.888  

Anwar, C. (2012). Methodological Perspective in Constructing Spirituality and Dignity-Based 

Accounting. Jurnal Akuntansi Multiparadigma. 

https://doi.org/10.18202/jamal.2012.08.7160  
Hidayah, N. N., Lowe, A., & Woods, M. (2018). Accounting and pseudo spirituality in Islamic 

financial institutions. Critical Perspectives on Accounting, 61, 22. 

https://doi.org/10.1016/j.cpa.2018.09.002  

Mahardika, M., Prasetyo, A., & Amalia, F. A. (2022). Akuntanbilitas Dan Transparansi 

Pengelolaan Keuangan Masjid. El Muhasabah Jurnal Akuntansi (e-Journal), 13(2), 135. 

https://doi.org/10.18860/em.v13i2.15479  

Mauliyah, N. I., H, U., Rahayu, N. W. I., Hj, M., H, F., Siswanto, A., Hj, K., Mutmainnah, 

Daud Rhosyidy, M., Wijaya, P. A., Hidayatullah, M. F., Hj, N., Putri, N. A., Dr, S., 



Hariatih, et.al.. Spiritualitas dan Akuntabilitas Manajerial dalam Filantropi Islam di Laz Sahabat Yatim Cab Makassar 

JPEK, Vol. 9, No. 3 Desember 2025.     •      1343 

 

Zahriyah, A., Pratiwi, A., Dr, N., Fauzinudin, M., Savitrah, R. M., … Destian, E. F. 

(2025). Sharia Accounting Anthologies Books.  

Megawati, D., & Zulkifli, Z. (2025). Sharia Auditing in Zakat Institutions: Challenges and 

Prospects in Indonesia. Share Jurnal Ekonomi Dan Keuangan Islam, 14(1), 145. 

https://doi.org/10.22373/share.v14i1.26059  

Qutaiba, M., Owais, M., & Muharam, A. S. (2024). The Current Issue of Reporting Zakat in 

Indonesia: A Critical Analysis. Journal of Islamic Economic and Business Research, 4(1), 

1. https://doi.org/10.18196/jiebr.v4i1.227  

Rinaldi, A., & Devi, Y. (2022). Pengaruh Literasi Keuangan Syariah Terhadap Kepercayaan 

Muzaki Pada Lembaga Pengelola Zakat Dengan Akuntabilitas Dan Transparansi Sebagai 

Variabel Intervening ( Studi Pada Masyarakat Muslim Di Propinsi Lampung). Al-Mal 

Jurnal Akuntansi Dan Keuangan Islam, 3(1), 64. https://doi.org/10.24042/al-

mal.v3i1.11428  

Sari, D. P., Atikah, S., & Fitriyah, N. (2019). The Influence of Accounting Information Quality, 

Accountability and Transparency on Zakat Receipt. AFEBI Islamic Finance and 

Economic Review, 4(1), 62. https://doi.org/10.47312/aifer.v4i01.455  

Team, Zahriyah, A., H, U., Rahayu, N. W. I., Hj, M., H, F., Siswanto, A., Hj, K., Mutmainnah, 

Rhosyidy, D., Wijaya, P. A., Hidayatullah, M. F., Setianingrum, N., Putri, N. A., Sofiah, 

Mauliyah, N. I., Pratiwi, A., Hidayat, N., Fauzinudin, M., … Destian, E. F. (2025). Zakat 

and Waqf Management.  

Turi, L. O., & Muharram, A. I. (2023). Pengaruh Transparansi Dan Akuntanbilitas Laporan 

Keuangan Koperasi Terhadap Tingkat Kepercayaan Anggota koperasi. Jurnal Economia, 

2(12), 3787. https://doi.org/10.55681/economina.v2i12.1103  

Zahirah, S. Y., & Suhaedi, W. (2025). Optimizing financial management and reporting to 

increase accountability and transparency in Islamic boarding schools. Journal of Islamic 

Economics Lariba, 11(1), 25. https://doi.org/10.20885/jielariba.vol11.iss1.art2  

Mahardika, M., Prasetyo, A., & Amalia, F. A. (2022). Akuntabilitas dan Transparansi 

Pengelolaan Keuangan Masjid. 

Alamad, S. (2023). Conceptualising accounting as a value-based concept in the context of 

alternative finance. Journal of Accounting Literature. 

Zahirah & Suhaedi (2025). Optimizing Financial Management and Reporting to Increase 

Accountability… 

Widyastuti et al. (2022). Digital transparency in zakat institutions. 

Ramdani et al. (2024). Governance, justice, and accountability in Islamic philanthropic 

institutions 


