PEK

)

JPEK (Jurnal Pendidikan Ekonomi dan Kewirausahaan)
Vol. 9, No. 3 Desember 2025, Hal. 1333-1343

DOI: 10.29408/jpek.v9i3.33122

E-ISSN: 2549-0893

Spiritualitas dan Akuntabilitas Manajerial dalam Filantropi Islam di Laz
Sahabat Yatim Cab Makassar

Hariatin*!, Alimuddin? Syarifuddin®

L Institut Teknologi Dan Bisnis Nobel Indonesia Makassar, >® Universitas Hasanuddin

Makassar

Correspondence: hariatih@nobel.ac.id
Received: 12 Oktober 2025 | Revised: 24 November 2025 | Accepted: 1 Desember 2025

Keywords:
Islamic
spirituality;
Manajerial
Accountanbilit;
transparency;
Islamic
philanthropy

Kata Kunci:
Spritualis Islam;
Akuntanbilitas
ManejerialTrans
paransi:
Filantropi Islam

Abstract

This study aims to explore how Islamic spirituality shapes managerial accountability within
Islamic philanthropic organizations, with a focus on Sahabat Yatim Foundation, Makassar
Branch. Using a qualitative interpretive approach, the research investigates the meaning of
spirituality in the management of zakat, infak, and sadagah funds through in-depth interviews,
participant observation, and document analysis. The findings reveal that the four prophetic
values siddig (honesty), amanah (responsibility), tabligh (transparency), and fathanah
(wisdom)serve as moral foundations that shape managerial consciousness and ethical behavior
among organizational actors. These values operate not only as individual moral guides but also
as embedded cultural principles that influence financial reporting, monitoring systems,
organizational communication, and strategic decision-making. The integration of spirituality
with digital transparency practices, particularly the implementation of an e-reporting system,
strengthens public trust and enhances the institution’s moral and social legitimacy. The study
concludes that accountability in Islamic philanthropy is not merely an administrative obligation
but a manifestation of spiritual awareness and religious commitment to safeguarding public
trust and managing communal funds with integrity. This research contributes to the theoretical
development of spirituality-based accountability and offers practical implications for
improving governance practices in Islamic philanthropic institutions in the digital era.

Abstract

Penelitian ini bertujuan untuk memahami bagaimana nilai-nilai spiritualitas Islam membentuk
akuntabilitas manajerial dalam organisasi filantropi Islam, khususnya pada Lembaga Sahabat
Yatim Cabang Makassar. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif interpretatif, penelitian
ini menggali makna spiritualitas dalam praktik pengelolaan dana zakat, infak, dan sedekah
melalui wawancara mendalam, observasi, dan dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa empat nilai kenabian siddig (kejujuran), amanah (tanggung jawab), tabligh
(transparansi), dan fathanah (kebijaksanaan) menjadi landasan moral yang membentuk
kesadaran manajerial dan perilaku etis para pengelola lembaga. Nilai-nilai ini tidak hanya
menjadi pedoman individu, tetapi telah terinternalisasi menjadi budaya organisasi yang
memengaruhi proses pencatatan, pelaporan, pengawasan, dan pengambilan keputusan.
Integrasi spiritualitas dengan praktik transparansi digital melalui e-reporting system
memperkuat kepercayaan publik serta meningkatkan legitimasi moral dan sosial lembaga.
Temuan penelitian menegaskan bahwa akuntabilitas dalam filantropi Islam tidak hanya bersifat
administratif, tetapi merupakan manifestasi dari kesadaran spiritual dan komitmen religius para
pengelola dalam menjaga amanah dana umat. Penelitian ini memberikan kontribusi teoretis
terhadap pengembangan konsep akuntabilitas berbasis spiritualitas Islam dan menawarkan
implikasi praktis bagi penguatan tata kelola lembaga filantropi di era digital.

JPEK, Vol. 9, No. 3 Desember 2025. « 1333


mailto:hariatih@nobel.ac.id

Hariatih, et.al.. Spiritualitas dan Akuntabilitas Manajerial dalam Filantropi Islam di Laz Sahabat Yatim Cab Makassar

PENDAHULUAN

Akuntabilitas dalam konteks manajerial sering kali diukur melalui kinerja finansial dan
kepatuhan administratif. Ukuran-ukuran tersebut lazim digunakan dalam organisasi modern
untuk menilai efektivitas dan efisiensi pengelolaan sumber daya. Namun, dalam praktik
filantropi Islam, akuntabilitas tidak hanya bersifat duniawi, tetapi juga ukhrawi, yang berakar
pada prinsip pertanggungjawaban kepada Tuhan dan komunitas (Al-Banna, 2021). Spiritualitas
menjadi fondasi moral yang menuntun para pengelola lembaga filantropi untuk menjaga
amanah, integritas, dan keadilan sosial (Al-Banna, 2021). Dalam konteks ini, spiritualitas tidak
sekadar menjadi nilai pribadi, melainkan berkembang menjadi sistem etika yang melekat pada
praktik akuntansi sosial dan keuangan syariah, yang menekankan prinsip transparansi,
keseimbangan, dan keadilan (Mauliyah et al., 2025; Agusfianto et al., 2022; Abidin, 2019).

Organisasi filantropi Islam, seperti lembaga zakat, infak, sedekah, dan wakaf, memiliki
tanggung jawab moral dan sosial yang besar terhadap masyarakat. Dana yang mereka kelola
bukan semata sumber ekonomi, melainkan amanah spiritual yang harus dijaga kemurniannya.
Penelitian ini berupaya memahami bagaimana spiritualitas membentuk pola pikir dan tindakan
manajerial dalam organisasi filantropi Islam, khususnya dalam pengelolaan dana zakat, infak,
dan sedekah (Turi & Muharram, 2023). Dalam praktik tersebut, prinsip-prinsip akuntansi
syariah seperti pertanggungjawaban (accountability), keadilan (justice), dan kebenaran
(truthfulness) menjadi pedoman etis yang sejalan dengan nilai-nilai kenabian, yaitu siddig,
amanabh, tabligh, dan fathanah (Mahardika et al., 2022). Nilai-nilai ini menuntun pengelola
lembaga untuk menunaikan tanggung jawab mereka tidak hanya kepada manusia, tetapi juga
kepada Allah SWT sebagai sumber amanah.

Penerapan spiritualitas dalam praktik manajerial diharapkan dapat memperkuat
kepercayaan publik dan meningkatkan akuntabilitas kelembagaan. Kepercayaan publik menjadi
refleksi langsung dari kesiapan institusi dalam menjunjung tinggi prinsip ekonomi moral, di
mana nilai dan niat lebih utama daripada sekadar hasil finansial (Zahirah & Suhaedi, 2025).
Fokus pada transparansi dan akuntabilitas finansial menjadi sangat krusial bagi lembaga yang
mengelola dana keagamaan, karena legitimasi sosial mereka bergantung pada sejauh mana
pengelolaan dana dilakukan secara jujur dan sesuai syariah (Zahirah & Suhaedi, 2025). Dalam
kerangka ini, kepercayaan publik tidak hanya dilihat sebagai konsekuensi manajerial, tetapi
sebagai moral outcome dari pengamalan nilai spiritual dalam tata kelola lembaga (Mahardika
et al., 2022).

Selain itu, akuntabilitas dalam lembaga filantropi Islam juga berkaitan erat dengan
keadilan distribusi dana kepada pihak yang berhak. Seperti dijelaskan oleh Qutaiba et al. (2024)
dan Rinaldi & Devi (2022), keadilan dalam pendistribusian dana merupakan inti dari tanggung
jawab sosial lembaga filantropi. Dana zakat dan sedekah yang dihimpun dari masyarakat harus
dikembalikan kepada mereka yang membutuhkan secara proporsional dan tepat sasaran. Prinsip
ini tidak hanya memastikan keseimbangan ekonomi, tetapi juga menjaga legitimasi spiritual
lembaga sebagai perantara amanah publik. Oleh karena itu, akuntabilitas dalam lembaga
filantropi Islam bersifat komprehensif, mencakup dimensi moral, sosial, dan spiritual yang
terintegrasi dalam sistem manajerialnya.

Dengan demikian, studi ini berupaya menelusuri bagaimana nilai-nilai spiritualitas
Islam berperan dalam membentuk akuntabilitas manajerial yang berlandaskan etika keislaman.

JPEK, Vol. 9, No. 3 Desember 2025. « 1334



Hariatih, et.al.. Spiritualitas dan Akuntabilitas Manajerial dalam Filantropi Islam di Laz Sahabat Yatim Cab Makassar

Akuntabilitas tidak hanya dipahami sebagai kewajiban administratif, tetapi juga sebagai
cerminan kesadaran spiritual yang hidup dalam tindakan, kebijakan, dan budaya organisasi.
Pemahaman ini diharapkan dapat memperkaya wacana ilmiah tentang akuntabilitas berbasis
spiritualitas Islam, serta memberikan kontribusi konseptual terhadap penguatan tata kelola
lembaga filantropi yang berkeadilan, transparan, dan bermakna secara moral dan religius.

Berdasarkan uraian pada latar belakang, terlihat bahwa peran spiritualitas dalam
membentuk akuntabilitas manajerial pada organisasi filantropi Islam masih memerlukan
pemahaman yang lebih komprehensif. Sebagian besar penelitian terdahulu masih
menitikberatkan pada aspek kepatuhan syariah dan pelaporan keuangan, sementara dimensi
spiritualitas sebagai kekuatan moral dan kesadaran batin pengelola lembaga belum banyak
dieksplorasi secara mendalam. Padahal, spiritualitas berpotensi menjadi penggerak utama
dalam membentuk perilaku etis, transparansi, dan kejujuran dalam pengelolaan dana umat.

Kesenjangan ini menimbulkan pertanyaan mendasar mengenai bagaimana nilai-nilai
spiritualitas Islam seperti siddiq (jujur), amanah (bertanggung jawab), tabligh (transparan), dan
fathanah (bijaksana) dapat diinternalisasi dalam praktik manajerial lembaga filantropi Islam.
Selain itu, masih perlu dipahami bagaimana integrasi nilai-nilai tersebut dapat memperkuat
kepercayaan publik serta legitimasi moral organisasi. Berdasarkan hal tersebut, rumusan
masalah penelitian ini adalah sebagai berikut:

1. Bagaimana spiritualitas Islam membentuk pola pikir dan kesadaran etis manajer dalam
menjalankan tanggung jawab pada organisasi filantropi Islam?

2. Bagaimana nilai-nilai spiritualitas Islam seperti siddig, amanah, tabligh, dan fathanah
diimplementasikan dalam praktik akuntabilitas manajerial dan pelaporan keuangan
lembaga filantropi?

3. Bagaimana keterkaitan antara nilai spiritual, transparansi, dan kepercayaan publik
dalam memperkuat legitimasi organisasi filantropi Islam

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif interpretatif yang berorientasi pada
pemahaman makna di balik tindakan dan pengalaman manusia dalam konteks sosial
keagamaan, sebagaimana disarankan Creswell (2021) serta Denzin & Lincoln (2018).
Pendekatan ini relevan untuk menggali nilai spiritualitas dan dimensi akuntabilitas yang tidak
dapat diukur secara kuantitatif, sehingga peneliti berperan sebagai instrumen utama yang
mengamati, menafsirkan, dan memaknai hubungan antara spiritualitas dan praktik akuntabilitas
dalam lembaga filantropi Islam. Penelitian dilakukan pada sejumlah organisasi filantropi Islam
di Indonesia seperti Baznas Daerah, Dompet Dhuafa, dan Rumah Zakat yang dipilih secara
purposif untuk mewakili lembaga dengan reputasi tata kelola yang baik. Informan terdiri atas
pimpinan lembaga, staf keuangan, auditor internal, dan amil zakat yang memahami praktik
akuntabilitas dan nilai spiritual dalam pengelolaan dana umat, sesuai panduan purposive
sampling Miles, Huberman, & Saldafia (2019). Data dikumpulkan melalui wawancara
mendalam semi-terstruktur, observasi partisipatif untuk memahami budaya organisasi, serta
dokumentasi berupa laporan keuangan dan pedoman tata kelola. Ketiga teknik tersebut
ditriangulasi untuk meningkatkan kredibilitas temuan sebagaimana dianjurkan Patton (2015)
dan Sugiyono (2022). Analisis data dilakukan secara interaktif dan induktif dengan mengikuti

JPEK, Vol. 9, No. 3 Desember 2025. « 1335



Hariatih, et.al.. Spiritualitas dan Akuntabilitas Manajerial dalam Filantropi Islam di Laz Sahabat Yatim Cab Makassar

model Miles, Huberman, & Saldafia melalui reduksi data, penyajian data, serta penarikan dan
verifikasi kesimpulan. Proses interpretasi dilakukan dengan pendekatan hermeneutik untuk
membaca wawancara dan simbol-simbol religius sebagai “teks hidup”, sebagaimana diuraikan
Fuster Guillen (2019), sehingga setiap makna dipahami sebagai ekspresi nilai amanah,
kejujuran, dan keadilan dalam praktik keseharian. Temuan kemudian didialogkan dengan
literatur kontemporer mengenai spiritualitas Islam dan akuntabilitas, termasuk studi tentang
pengendalian manajemen berbasis nilai spiritual serta akuntabilitas sosial-lingkungan lembaga
keagamaan (Fidiana et al., 2022). Untuk memperkuat validitas konseptual, seluruh proses
analisis dikalibrasi secara berulang dengan panduan metodologis kualitatif mutakhir dan
rancangan mixed methods sebagaimana dianjurkan Creswell (2023).

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

1. Spiritualitas sebagai Fondasi Kesadaran Manajerial dalam Filantropi Islam

Hasil penelitian menunjukkan bahwa spiritualitas Islam menjadi landasan utama dalam
membentuk pola pikir manajerial pada Lembaga Filantropi Sahabat Yatim Cabang Makassar.
Temuan ini mengonfirmasi bahwa para pengelola memaknai tugas mereka bukan sekadar
pekerjaan administratif, tetapi sebagai amanah ilahiah yang memerlukan integritas, kejujuran,
dan tanggung jawab moral. Sejalan dengan temuan dalam dokumen penelitian, seluruh
informan menyatakan bahwa setiap keputusan terkait dana umat dipandang sebagai bagian dari
ibadah dan pertanggungjawaban kepada Allah SWT.

Hal ini menegaskan bahwa yang bekerja bukan hanya managerial self tetapi juga
spiritual self yang sadar bahwa seluruh tindakan akan dipertanggungjawabkan secara vertikal
(kepada Tuhan) dan horizontal (kepada publik). Pandangan ini selaras dengan Mauliyah &
Rasyid (2025) yang menekankan bahwa spiritualitas dalam organisasi Islam membentuk etos
kerja yang etis, jujur, dan berorientasi keberkahan. Selain itu, temuan Anda mengafirmasi
gagasan Ramdani et al. (2024) bahwa nilai spiritual membentuk legitimasi moral lembaga
filantropi.

2. Implementasi Nilai Siddigq, Amanah, Tabligh, dan Fathanah dalam Praktik
Manajerial

a. Siddig (Kejujuran Administratif)

Dalam wawancara, Nurpatima menegaskan bahwa lembaga tidak pernah merekayasa
laporan, mengubah angka, ataupun menunda distribusi tanpa alasan syar’i. Bagi para pengelola,
kejujuran bukan sekadar etika profesional, tetapi kewajiban agama yang melekat pada amanah
pengelolaan dana umat. la menekankan bahwa transparansi dan keakuratan laporan merupakan
bentuk kepatuhan terhadap perintah Allah untuk berlaku benar (sidg) dalam segala urusan.

“Ini dana umat. Kalau ada satu rupiah yang salah tempat, itu tanggung jawab kami di
dunia dan akhirat,” tegasnya.

Pandangan ini diperkuat oleh Nurul Istigama, yang menyatakan bahwa kesadaran
spiritual membuat mereka berhati-hati dalam setiap proses pencatatan dan pelaporan.
Menurutnya, bekerja di lembaga filantropi berarti menjaga amanah yang lebih besar daripada
sekadar tanggung jawab administratif:

“Kita harus sadar bahwa laporan ini bukan hanya untuk atasan atau donatur, tapi untuk
Allah. Jadi kita harus jujur apa adanya.”

JPEK, Vol. 9, No. 3 Desember 2025. « 1336



Hariatih, et.al.. Spiritualitas dan Akuntabilitas Manajerial dalam Filantropi Islam di Laz Sahabat Yatim Cab Makassar

Ketiga informan ini menggambarkan bahwa nilai siddig telah terinstitusionalisasi
sebagai budaya organisasi, bukan hanya jargon moral individual. Temuan ini selaras dengan
Mahardika et al. (2022) yang menyatakan bahwa kejujuran (siddiq) merupakan inti dari
transparansi laporan keuangan syariah dan menjadi fondasi integritas lembaga filantropi. Selain
itu, studi Hidayah, Lowe & Woods (2018) serta Alamad (2023) menegaskan bahwa praktik
akuntansi dalam organisasi Islam selalu berkelindan dengan nilai spiritualitas yang menuntut
kejujuran, keadilan, dan pertanggungjawaban moral.

Dengan demikian, integrasi perspektif Nurpatima, Nurul Istigama, dan Nurhikma
memperlihatkan bahwa siddiq tidak hanya membentuk cara mereka bekerja, tetapi juga menjadi
kerangka etika kolektif yang memastikan akuntabilitas lembaga terjaga baik secara
administratif maupun spiritual.

b. Amanah (Tanggung Jawab atas Dana Umat)

Nilai amanah menempati posisi sentral dalam praktik manajerial lembaga filantropi
Islam, khususnya dalam pengelolaan dana zakat, infak, dan sedekah. Temuan wawancara
menunjukkan bahwa amanah bukan hanya dipahami sebagai tanggung jawab administratif,
tetapi sebagai ikatan moral dan spiritual yang menuntut para pengelola untuk menjaga
kebersihan hati dan integritas tindakan.

Nurpatima menjelaskan bahwa amanah diwujudkan melalui mekanisme pengawasan
berlapis, mulai dari audit internal, audit syariah, hingga pelaporan publik yang terbuka. Sistem
pengawasan ini tidak sekadar memenuhi standar profesional modern, tetapi menjadi bentuk
self-control berbasis iman..

“Audit internal itu bukan hanya prosedur kantor, tapi bagian dari menjaga amanah agar
kita bersih di hadapan Allah,” tegasnya.

Pernyataan ini diperkuat oleh Nurhikma, yang mengungkapkan bahwa amanah selalu
diingatkan dalam rapat-rapat internal, baik terkait pendataan donasi maupun distribusi kepada
mustahik. Menurutnya, setiap kesalahan pencatatan dianggap bukan hanya kekeliruan teknis,
tetapi potensi pelanggaran amanah yang berdampak pada keberkahan lembaga.

“Kalau kita salah data, itu bukan sekadar kesalahan kerja. Itu bisa merugikan mustahik.
Makanya kami sangat hati-hati,” ujarnya.

Temuan ini menunjukkan bahwa amanah tidak hanya berfungsi sebagai nilai etis
individual, tetapi juga telah terinternalisasi menjadi budaya organisasi yang membentuk
kebijakan, prosedur, dan cara berpikir para pengelola. Budaya ini menciptakan tekanan moral
positif agar seluruh aktivitas organisasi dilakukan secara jujur, transparan, dan bertanggung
jawab.

Hasil ini sejalan dengan Wahid (2023), yang menegaskan bahwa amanah adalah pilar
legitimasi lembaga zakat; ketika amanah ditegakkan, kepercayaan publik meningkat, dan
legitimasi sosial lembaga semakin kuat. Penelitian Ramdani et al. (2024) serta Rinaldi & Devi
(2022) juga menyatakan bahwa amanah memiliki implikasi langsung pada kualitas tata kelola
dan persepsi masyarakat terhadap kredibilitas lembaga zakat. Dengan demikian, nilai amanah
berfungsi sebagai kendali internal berbasis spiritual yang memastikan akuntabilitas
kelembagaan tidak hanya terwujud pada dokumen formal, tetapi juga tertanam dalam perilaku
para pengelola sehari-hari.

c. Tabligh (Transparansi dan Keterbukaan Publik)

JPEK, Vol. 9, No. 3 Desember 2025. « 1337



Hariatih, et.al.. Spiritualitas dan Akuntabilitas Manajerial dalam Filantropi Islam di Laz Sahabat Yatim Cab Makassar

Nilai tabligh tampak nyata dalam komitmen lembaga untuk menerapkan transparansi
publik yang komprehensif. Transparansi bukan hanya dipahami sebagai tuntutan regulasi, tetapi
sebagai kewajiban syariah untuk menyampaikan kebenaran dan informasi secara jujur kepada
masyarakat. Nurpatima menjelaskan bahwa lembaga menggunakan sistem e-reporting yang
dapat diakses masyarakat kapan pun, memungkinkan publik memantau alur penerimaan dan
penyaluran dana secara real-time. Sistem ini memperkuat kepercayaan donatur karena
memberikan bukti visual dan faktual mengenai kinerja lembaga.

“Kami terbuka bukan karena tuntutan hukum, tapi karena ajaran Islam memerintahkan
transparansi,” tegasnya.

Senada dengan itu, Nurhikma menjelaskan bahwa keterbukaan lembaga bukan hanya
untuk menjaga citra, tetapi sebagai bagian dari dakwah sosial yang mengedukasi masyarakat
tentang pentingnya amanah dan kejujuran dalam pengelolaan dana umat. la menilai bahwa
setiap laporan publik, unggahan kegiatan, hingga rincian penyaluran dana adalah sarana
menyampaikan nilai-nilai Islam kepada masyarakat.

“Setiap laporan yang kami unggah itu sebenarnya dakwah. Kami ingin orang belajar
bahwa dana umat harus dijaga dengan jujur,” ujarnya.

Temuan ini mengonfirmasi bahwa tabligh tidak hanya diterjemahkan sebagai
kemampuan menyampaikan informasi, tetapi telah berkembang menjadi sistem komunikasi
kelembagaan yang membuka akses publik secara luas. Transparansi digital menjadi wujud
nyata integrasi nilai spiritual ke dalam praktik manajerial modern.

Keadaan ini selaras dengan penelitian Widyastuti et al. (2022), yang menegaskan bahwa
pemanfaatan teknologi digital termasuk pelaporan daring, dashboard transparansi, dan sistem
informasi zakat berbasis web terbukti meningkatkan akuntabilitas, memperkuat kepercayaan
publik, dan meminimalkan risiko penyalahgunaan dana. Demikian pula, Qutaiba et al. (2024)
dan Ramdani et al. (2024) menyoroti bahwa keterbukaan informasi merupakan fondasi utama
legitimasi sosial lembaga zakat di era digital.

d. Fathanah (Kebijaksanaan dalam Pengambilan Keputusan)

Nilai fathanah yang bermakna kecerdasan, kebijaksanaan, dan kemampuan mengambil
keputusan yang tepat terlihat dengan jelas dalam pola pengambilan keputusan para pengelola
Sahabat Yatim. Fathanah tidak dipahami sebagai kecerdasan teknis semata, tetapi sebagali
kebijaksanaan spiritual yang mempertimbangkan maslahat jangka panjang bagi mustahik.
Nurpatima menjelaskan bahwa setiap keputusan strategis, terutama terkait penentuan prioritas
program, selalu didasarkan pada kajian dampak sosial, efektivitas jangka panjang, serta potensi
keberkahan bagi penerima manfaat.

“Kebijakan yang cerdas itu bukan yang cepat menghabiskan dana, tetapi yang paling
membawa maslahat,” tegasnya.

Pandangan ini diperkuat olen Nurhikma, yang mencontohkan bahwa ketika lembaga
harus memilih antara proyek jangka pendek atau program pendidikan jangka panjang, tim
manajerial selalu mempertimbangkan manfaat luas dan keberlanjutan dampaknya. Menurutnya,
fathanah mendorong mereka untuk tidak terpaku pada pencitraan instan, melainkan fokus pada
nilai kebermanfaatan yang lebih dalam.

“Kadang bantuan cepat itu perlu, tapi yang lebih penting adalah manfaat jangka
panjang. Fathanah itu menimbang bukan hanya hari ini, tapi masa depan mustahik,” jelasnya.

JPEK, Vol. 9, No. 3 Desember 2025. « 1338



Hariatih, et.al.. Spiritualitas dan Akuntabilitas Manajerial dalam Filantropi Islam di Laz Sahabat Yatim Cab Makassar

Sementara itu, Nurul Istigama menekankan bahwa fathanah juga menuntut kehati-
hatian dalam membaca kondisi lapangan dan kemampuan memprioritaskan kebutuhan
mendesak tanpa mengabaikan perencanaan strategis. la menyebut bahwa diskusi dan
musyawarah rutin dilakukan untuk memastikan keputusan lembaga tidak hanya mengikuti
logika administratif, tetapi juga mempertimbangkan nilai spiritual, kemaslahatan, dan potensi
risiko.

“Kami sering musyawarah lama sebelum memutuskan sesuatu. Karena sekali salah
ambil kebijakan, dampaknya bisa besar bagi mustahik,” ungkapnya.

Temuan ini menunjukkan bahwa fathanah menjadi dasar rasionalitas spiritual—sebuah
cara berpikir yang menggabungkan pemahaman data, pengalaman sosial, dan petunjuk moral.
Hal ini menguatkan studi Ansori (2025) yang menegaskan bahwa lembaga filantropi Islam
harus mempertimbangkan keberlanjutan manfaat dan dampak jangka panjang dalam setiap
keputusan strategis, bukan sekadar mengutamakan realisasi anggaran atau citra lembaga.

Lebih jauh, integrasi fathanah bersama nilai siddig, amanah, dan tabligh
memperlihatkan bahwa keempat nilai kenabian tersebut telah berkembang menjadi sistem nilai
kelembagaan yang membentuk budaya kerja dan pola pengambilan keputusan. Hal ini
konsisten dengan temuan Turi & Muharram (2023), yang menyatakan bahwa budaya kerja
berbasis spiritualitas tidak hanya membangun etos profesional yang kuat, tetapi juga
meningkatkan kepercayaan publik terhadap lembaga filantropi Islam. Budaya nilai ini
menjelma menjadi mekanisme kontrol non-formal yang mengarahkan seluruh aktivitas
lembaga agar tetap sejalan dengan prinsip syariah, integritas moral, dan visi kesejahteraan umat.

3. keterkaitan antara nilai spiritual, transparansi, dan kepercayaan publik dalam
memperkuat legitimasi organisasi filantropi Islam?

Keterkaitan antara nilai spiritual, transparansi, dan kepercayaan publik semakin terlihat
ketika lembaga menjalankan praktik pelaporan yang tidak hanya akurat secara administratif
tetapi juga bermakna secara spiritual. Nilai siddig, amanah, tabligh, dan fathanah bekerja
secara simultan membentuk pola tata kelola yang berorientasi keberkahan, sehingga setiap
aktivitas pelaporan dan distribusi dana dipandang sebagai bagian dari ibadah profesional.
Seperti dikemukakan Al-Banna (2021) dan Mauliyah et al. (2025), spiritualitas Islam
menekankan keseimbangan antara pertanggungjawaban duniawi dan ukhrawi, sehingga tata
kelola lembaga tidak lepas dari prinsip moral, keadilan, dan transparansi. Temuan ini diperkuat
olen Wahid (2023) dan Rinaldi & Devi (2022), yang menjelaskan bahwa akuntabilitas dan
keterbukaan merupakan faktor utama pembentuk kepercayaan publik terhadap lembaga
pengelola zakat. Selain itu, penelitian Widyastuti et al. (2022) dan Ramdani et al. (2024)
menunjukkan bahwa digitalisasi pengelolaan zakat dan mekanisme pelaporan real-time
meningkatkan kredibilitas lembaga melalui pengawasan publik yang lebih kuat. Dengan
demikian, integrasi nilai spiritual dan transparansi tidak hanya meningkatkan efektivitas
manajerial, tetapi juga mengokohkan legitimasi moral dan sosial lembaga filantropi Islam di
mata masyarakat.

a. Nilai Spiritual sebagai Fondasi Moral Akuntabilitas

Nilai-nilai spiritual seperti siddig, amanah, tabligh, dan fathanah berfungsi sebagai
pedoman etis utama yang membentuk karakter moral dan akuntabilitas para pengelola lembaga
filantropi Islam. Temuan lapangan memperlihatkan bahwa para informan tidak memandang

JPEK, Vol. 9, No. 3 Desember 2025. « 1339



Hariatih, et.al.. Spiritualitas dan Akuntabilitas Manajerial dalam Filantropi Islam di Laz Sahabat Yatim Cab Makassar

tugas mereka hanya sebagai aktivitas administratif, tetapi sebagai amanah ilahiah yang harus
dijalankan dengan ketulusan dan kesadaran spiritual. Nurpatima, Kepala Fundraising,
menjelaskan bahwa seluruh proses pelaporan dan penyaluran dana selalu ditempatkan dalam
bingkai pertanggungjawaban kepada Allah SWT. la menegaskan:

“Ketika kita sadar bahwa ini amanah Allah, cara berpikir kita berubah. Kita tidak bisa
bekerja hanya karena target atau gaji. Semua keputusan harus dipertanggungjawabkan bukan
hanya di rapat, tapi juga di akhirat.”

Pernyataan ini menggambarkan bagaimana nilai spiritual menjadi fondasi internal yang
menuntun cara berpikir dan bertindak para pengelola. Temuan tersebut diperkuat oleh Nurul
Istigama, yang melihat spiritualitas sebagai sumber kehati-hatian dalam menjaga integritas
laporan:

Penelitian ini diperkuat pada temuan Al-Banna (2021) menegaskan bahwa spiritualitas
merupakan pondasi integritas organisasi dan pembentuk karakter moral pengelola lembaga
filantropi. Hal ini sejalan dengan Mauliyah et al. (2025), yang menyatakan bahwa nilai spiritual
membentuk etos kerja yang berorientasi pada kebenaran, amanah, dan keadilan.

Secara teoritis, nilai-nilai spiritual tersebut berfungsi sebagai internal control berbasis
iman, sebuah mekanisme pengendalian diri yang muncul bukan karena takut pada sanksi
formal, tetapi karena kesadaran ruhani bahwa setiap tindakan akan dipertanggungjawabkan di
hadapan Allah. Penelitian Zahirah & Suhaedi (2025) serta Ramdani et al. (2024) dalam
dokumen menunjukkan bahwa kontrol moral berbasis iman ini menciptakan akuntabilitas yang
lebih kuat dan lebih konsisten dibandingkan mekanisme administratif semata. Dengan
demikian, spiritualitas tidak hanya membentuk perilaku individu, tetapi juga menjadi fondasi
epistemologis dan etis bagi sistem akuntabilitas lembaga filantropi Islam

b. Transparansi sebagai Wujud Nilai Tabligh dan Mekanisme

Transparansi dalam lembaga filantropi tidak hanya dipahami sebagai tuntutan
administratif atau respons terhadap regulasi publik, tetapi terutama sebagai perwujudan nilai
tabligh, yaitu kewajiban menyampaikan kebenaran secara terbuka, jujur, dan dapat
dipertanggungjawabkan. Dalam konteks Sahabat Yatim, nilai tabligh hadir melalui penerapan
e-reporting system, publikasi laporan rutin, dan keterbukaan informasi kepada masyarakat
mengenai proses penghimpunan, pengelolaan, dan penyaluran dana. Sistem pelaporan digital
ini memungkinkan masyarakat memantau aktivitas lembaga secara real-time, sehingga
kepercayaan publik dapat dibangun melalui akses informasi yang setara dan mudah dijangkau.

Penjelasan para informan menunjukkan bahwa transparansi lahir dari kesadaran
religius, bukan sekadar pemenuhan standar profesional. Nurpatima dengan tegas menyebutkan
bahwa keterbukaan adalah bagian dari ajaran Islam, bukan semata aturan administratif:

“Kami terbuka bukan karena tuntutan hukum, tapi karena ajaran Islam memerintahkan
transparansi.”

Pernyataan ini diperkuat oleh Nurhikma, yang memandang laporan publik sebagai
bagian dari dakwah sosial yang mengajarkan kejujuran:

“Setiap laporan yang kami unggah itu sebenarnya dakwah. Kami ingin orang belajar
bahwa dana umat harus dijaga dengan jujur.”

Temuan ini mencerminkan bahwa transparansi memiliki dimensi spiritual sekaligus
sosial. Digitalisasi pelaporan yang dilakukan lembaga tidak hanya mendukung akuntabilitas

JPEK, Vol. 9, No. 3 Desember 2025. « 1340



Hariatih, et.al.. Spiritualitas dan Akuntabilitas Manajerial dalam Filantropi Islam di Laz Sahabat Yatim Cab Makassar

formal, tetapi juga memperkuat pesan moral tentang kejujuran dan amanah dalam pengelolaan
dana umat. Hal ini sejalan dengan temuan Widyastuti et al. (2022), yang menegaskan bahwa
sistem digital berbasis pelaporan terbuka meningkatkan akuntabilitas dan memperkuat persepsi
publik terhadap kredibilitas lembaga zakat. Begitu pula penelitian Qutaiba et al. (2024) dan
Zahirah & Suhaedi (2025) dalam dokumen, yang menunjukkan bahwa keterbukaan informasi
merupakan faktor utama dalam membangun legitimasi publik bagi lembaga filantropi Islam.
c. Kepercayaan Publik sebagai Dampak dari Integrasi Spiritualitas dan

Transparansi

Kepercayaan publik (public trust) dalam lembaga filantropi Islam muncul sebagai
konsekuensi langsung dari perpaduan antara nilai spiritual dan praktik transparansi yang
konsisten. Temuan penelitian menunjukkan bahwa donatur dan masyarakat akan menaruh
kepercayaan lebih besar ketika mereka melihat bahwa pengelola lembaga memiliki integritas
moral, menjalankan amanah dengan penuh tanggung jawab, dan menyampaikan informasi
secara jujur. Dalam dokumen penelitian, Zahirah & Suhaedi (2025) menegaskan bahwa
kepercayaan publik merupakan modal moral yang tidak dapat dibeli atau dibentuk secara instan,
tetapi harus dibangun melalui akuntabilitas yang dapat diuji, diverifikasi, dan diamati secara
berkelanjutan.

Wawancara lapangan memperlihatkan bagaimana kepercayaan ini terbentuk melalui
pengalaman langsung masyarakat dan donatur. Nurhikma menjelaskan bahwa donatur kini
semakin kritis dan memerlukan bukti nyata bahwa dana mereka digunakan secara benar. la
menyatakan:

“Orang sekarang mau lihat bukti, bukan janji. Kalau laporan jelas, mereka lebih
percaya dan mau berdonasi lagi.”

Senada dengan itu, Nurpatima menambahkan bahwa konsistensi transparansi membuat
publik merasa aman untuk terus menitipkan zakat dan sedekah kepada lembaga:

“Kalau kita jaga amanah dan terbuka, kepercayaan itu datang sendiri. Donatur tidak
ragu lagi menitipkan dana umat kepada kami.”

Kepercayaan publik menguat ketika masyarakat melihat bukti terintegrasinya empat
nilai kenabian dalam praktik kerja lembaga: kejujuran dan integritas (siddiq), tanggung jawab
moral (amanah), keterbukaan informasi (tabligh), serta kebijaksanaan dalam pengambilan
keputusan (fathanah). Konsistensi penerapan nilai-nilai ini membentuk persepsi bahwa
lembaga tidak hanya profesional, tetapi juga adil, bersih, dan dapat dipercaya.

Lebih jauh, kepercayaan publik ini berkontribusi langsung pada meningkatnya social
legitimacy, yaitu penerimaan masyarakat terhadap lembaga sebagai institusi yang sah, kredibel,
dan bermoral. Menurut teori legitimasi yang digunakan dalam dokumen, khususnya
sebagaimana dibahas oleh Rinaldi & Devi (2022) dan Ramdani et al. (2024), legitimasi sosial
lahir ketika tindakan lembaga dianggap selaras dengan nilai-nilai moral, agama, dan harapan
masyarakat luas. Lembaga yang menjalankan amanah dengan jujur serta membuka akses
informasi kepada publik akan terus mendapatkan dukungan moral dan sosial dari masyarakat.

KESIMPULAN
Temuan ini menunjukkan bahwa akuntabilitas dalam lembaga filantropi Islam tidak hanya
dibangun melalui mekanisme administratif, tetapi terutama melalui integrasi nilai-nilai spiritual

JPEK, Vol. 9, No. 3 Desember 2025. « 1341



Hariatih, et.al.. Spiritualitas dan Akuntabilitas Manajerial dalam Filantropi Islam di Laz Sahabat Yatim Cab Makassar

Islam—siddiq, amanah, tabligh, dan fathanah yang telah menjadi pedoman moral bagi para
pengelola. Nilai spiritual tersebut membentuk internal control berbasis iman, sehingga seluruh
proses pengelolaan dana umat dipandang sebagai amanah ilahiah yang harus dijalankan dengan
kejujuran dan tanggung jawab.

Transparansi menjadi wujud nyata dari nilai tabligh melalui penerapan e-reporting system,
audit internal, dan pelaporan terbuka yang memungkinkan masyarakat memantau penggunaan
dana secara real-time. Praktik keterbukaan ini memperkuat kepercayaan publik, yang terbukti
menjadi modal moral penting bagi keberlangsungan lembaga filantropi Islam. Ketika
masyarakat melihat konsistensi nilai spiritual, keterbukaan informasi, dan keputusan berbasis
maslahat, legitimasi lembaga semakin kuat.

Hasil ini menegaskan bahwa spiritualitas, transparansi, dan kepercayaan publik membentuk
satu sistem yang saling terkait, dan ketiganya menjadi fondasi utama bagi legitimasi lembaga
filantropi Islam di masyarakat modern. Integrasi ketiga elemen tersebut memastikan bahwa
lembaga tidak hanya memenuhi harapan administratif, tetapi juga memenuhi tuntutan moral,
religius, dan sosial publik.

DAFTAR RUJUKAN
Al-Banna, H. (2021). Dasar-Dasar Manajemen Risiko Bank syariah

Agusfianto, N. P., Herawati, N., Fariantin, E., Khotmi, H., Magsudi, A., Murjana, 1. M.,
Jusmarni, Anwar, A., Rachmawati, T., Hariyanti, H., Nuryati, N., Andayani, S. U., &
Nursansiwi, D. A. (2022). Dasar-Dasar Manajemen Keuangan.
https://doi.org/10.31237/osf.io/gxmz4

Alamad, S. (2023). Conceptualising accounting as a value-based concept in the context of
alternative finance. Journal of Accounting Literature. https://doi.org/10.1108/jal-03-
2023-0042

Abidin, A. M. (2019). Pengaruh Penerapan Kegiatan Keagamaan di Lembaga Pendidikan
Formal Terhadap Peningkatan Kecerdasan Spiritual Anak. AN-NISA, 12(1), 570.
https://doi.org/10.30863/annisa.v12i1.452

Alvarez, C. B., Adhikari, P., Salifu, E., Mejia, A. G., & Giraldo-Villano, X. (2023).
Reproduction of efficiency through management accounting practices: Socio-economic,
environmental, and human consequences of NPM reforms. Financial Accountability and
Management, 40(4), 475. https://doi.org/10.1111/faam.12386

Annaza, H. A., Muchtohari, M. H., Hasan, M. F., & Emzaed, A. M. (2025). Pengaruh Zakat
Terhadap Peningkatan Kesejahteraan Masyarakat di Indonesia. 2(2), 52.
https://doi.org/10.61132/hidayah.v2i2.888

Anwar, C. (2012). Methodological Perspective in Constructing Spirituality and Dignity-Based
Accounting. Jurnal Akuntansi Multiparadigma.
https://doi.org/10.18202/jamal.2012.08.7160

Hidayah, N. N., Lowe, A., & Woods, M. (2018). Accounting and pseudo spirituality in Islamic
financial institutions.  Critical  Perspectives on  Accounting, 61, 22.
https://doi.org/10.1016/j.cpa.2018.09.002

Mahardika, M., Prasetyo, A., & Amalia, F. A. (2022). Akuntanbilitas Dan Transparansi
Pengelolaan Keuangan Masjid. EI Muhasabah Jurnal Akuntansi (e-Journal), 13(2), 135.
https://doi.org/10.18860/em.v13i2.15479

Mauliyah, N. I., H, U., Rahayu, N. W. 1., Hj, M., H, F., Siswanto, A., Hj, K., Mutmainnah,
Daud Rhosyidy, M., Wijaya, P. A., Hidayatullah, M. F., Hj, N., Putri, N. A,, Dr, S,

JPEK, Vol. 9, No. 3 Desember 2025. « 1342



Hariatih, et.al.. Spiritualitas dan Akuntabilitas Manajerial dalam Filantropi Islam di Laz Sahabat Yatim Cab Makassar

Zahriyah, A., Pratiwi, A., Dr, N., Fauzinudin, M., Savitrah, R. M., ... Destian, E. F.
(2025). Sharia Accounting Anthologies Books.

Megawati, D., & Zulkifli, Z. (2025). Sharia Auditing in Zakat Institutions: Challenges and
Prospects in Indonesia. Share Jurnal Ekonomi Dan Keuangan Islam, 14(1), 145.
https://doi.org/10.22373/share.v14i1.26059

Qutaiba, M., Owais, M., & Muharam, A. S. (2024). The Current Issue of Reporting Zakat in
Indonesia: A Critical Analysis. Journal of Islamic Economic and Business Research, 4(1),
1. https://doi.org/10.18196/jiebr.v4i1.227

Rinaldi, A., & Devi, Y. (2022). Pengaruh Literasi Keuangan Syariah Terhadap Kepercayaan
Muzaki Pada Lembaga Pengelola Zakat Dengan Akuntabilitas Dan Transparansi Sebagai
Variabel Intervening ( Studi Pada Masyarakat Muslim Di Propinsi Lampung). Al-Mal
Jurnal Akuntansi Dan Keuangan Islam, 3(1), 64. https://doi.org/10.24042/al-
mal.v3il1.11428

Sari, D. P., Atikah, S., & Fitriyah, N. (2019). The Influence of Accounting Information Quality,
Accountability and Transparency on Zakat Receipt. AFEBI Islamic Finance and
Economic Review, 4(1), 62. https://doi.org/10.47312/aifer.v4i01.455

Team, Zahriyah, A., H, U., Rahayu, N. W. I, Hj, M., H, F., Siswanto, A., Hj, K., Mutmainnah,
Rhosyidy, D., Wijaya, P. A., Hidayatullah, M. F., Setianingrum, N., Putri, N. A., Sofiah,
Mauliyah, N. 1., Pratiwi, A., Hidayat, N., Fauzinudin, M., ... Destian, E. F. (2025). Zakat
and Waqgf Management.

Turi, L. O., & Muharram, A. I. (2023). Pengaruh Transparansi Dan Akuntanbilitas Laporan
Keuangan Koperasi Terhadap Tingkat Kepercayaan Anggota koperasi. Jurnal Economia,
2(12), 3787. https://doi.org/10.55681/economina.v2i12.1103

Zahirah, S. Y., & Suhaedi, W. (2025). Optimizing financial management and reporting to
increase accountability and transparency in Islamic boarding schools. Journal of Islamic
Economics Lariba, 11(1), 25. https://doi.org/10.20885/jielariba.vol11.issl.art2

Mahardika, M., Prasetyo, A., & Amalia, F. A. (2022). Akuntabilitas dan Transparansi
Pengelolaan Keuangan Masjid.

Alamad, S. (2023). Conceptualising accounting as a value-based concept in the context of
alternative finance. Journal of Accounting Literature.

Zahirah & Suhaedi (2025). Optimizing Financial Management and Reporting to Increase
Accountability ...

Widyastuti et al. (2022). Digital transparency in zakat institutions.

Ramdani et al. (2024). Governance, justice, and accountability in Islamic philanthropic
institutions

JPEK, Vol. 9, No. 3 Desember 2025. « 1343



