
Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 
https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882 
p63-80 

 
e-ISSN: 2621-7244 

 63 

KARAKTERISTIK TARI BEDHAYAN CHENG HO  

KARYA SANGGHITA ANJALI:  

STUDI TENTANG INOVASI BERSUMBER TARI TRADISI 
 

Febika Fahrinisa 1 

Sriyadi 2 
1 Program Studi Tari, Institut Seni Indonesia Surakarta, febifebika17@gmail.com  

2 Program Studi Tari, Institut Seni Indonesia Surakarta, yadisri375@gmail.com  

 

Abstrak 

Tari Bedhayan Cheng Ho, karya Sangghita Anjali dari Semarang, mengangkat kisah Laksamana Cheng 

Ho, seorang penjelajah Tiongkok yang berperan dalam sejarah interaksi budaya antara Tiongkok dan 

Nusantara, khususnya di Semarang. Harmoni budaya Jawa dan Tiongkok tercermin dalam 

penyajiannya, menjadikannya representasi akulturasi budaya di wilayah tersebut. Artikel ini bertujuan 

untuk mendeskripsikan karakteristik tari Bedhayan Cheng Ho sebagai inovasi berbasis tari tradisi, 

khususnya Bedhaya istana. Riset ini menggunakan bentuk penelitian kualitatif dengan pendekatan 

koreologi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa inovasi dalam tarian ini menciptakan ekspresi budaya 

yang mencerminkan perpaduan unsur Jawa dan Tiongkok sebagai respons koreografer terhadap 

konteks budaya setempat. Selain sebagai eksplorasi artistik, tari Bedhayan Cheng Ho juga 

merepresentasikan dinamika akulturasi budaya di Semarang. Perpaduan budaya Jawa dan Tiongkok 

menjadi karakteristik utama tarian ini, lahir dari inovasi koreografer dalam mengadaptasi dan 

mengembangkan tradisi tari Bedhaya. Secara struktural, tarian ini mengintegrasikan elemen gerak bela 

diri wushu dengan gerak dasar tari Jawa gaya Surakarta. Komposisinya menekankan permainan lengan, 

tungkai, serta liukan torso yang dinamis, sehingga mencerminkan sintesis estetika dari kedua budaya. 
 

Kata kunci: Bedhayan Cheng Ho, Inovasi, Karakteristik, Bedhayan  
 

Abstract 

Bedhayan Cheng Ho Dance, a work by Sangghita Anjali from Semarang, portrays the story of Admiral Cheng 

Ho, a Chinese explorer who played a significant role in the historical cultural interactions between China and 

the Nusantara, particularly in Semarang. The harmony between Javanese and Chinese cultures is reflected in its 

presentation, making it a representation of cultural acculturation in the region. This article aims to describe the 

characteristics of Bedhayan Cheng Ho Dance as an innovation rooted in traditional dance, particularly the 

Bedhaya court dance. This study employs a qualitative research method with a choreological approach. The 

findings indicate that innovations in this dance create a cultural expression that embodies the synthesis of 

Javanese and Chinese elements, serving as the choreographer’s response to the local cultural context. Beyond its 

artistic exploration, Bedhayan Cheng Ho Dance also represents the dynamics of cultural acculturation in 

Semarang. The fusion of Javanese and Chinese cultural elements serves as the defining characteristic of this 

dance, emerging from the choreographer’s innovation in adapting and developing the Bedhaya tradition. 

Structurally, the dance integrates movements from wushu martial arts with the foundational movements of 

Javanese dance, particularly the Surakarta style. Its composition emphasizes arm movements, legwork, and 

dynamic torso gestures, embodying the aesthetic synthesis of both cultures. 
 

Keywords: Bedhayan Cheng Ho, Innovation, Characteristics, Bedhayan 

 

https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882
mailto:febifebika17@gmail.com
mailto:yadisri375@gmail.com


Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 
https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882 
p63-80 

 
e-ISSN: 2621-7244 

 64 

Dikirim: 09 Mei 2025; Direvisi:25 Desember 2025; Diterima: 25 Desember 2025  

https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882


Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 
https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882 
p63-80 

 
e-ISSN: 2621-7244 

 65 

PENDAHULUAN  

Tari Bedhayan Cheng Ho merupakan karya koreografer Sangghita Anjali yang berdomisili 

di Kota Semarang. Tarian ini diciptakan pada tahun 2022 dan pertama kali dipentaskan di 

Taman Budaya Jawa Tengah, Surakarta. Mengadopsi bentuk garap baru, tarian ini terinspirasi 

dari genre tari Bedhayan, yang secara historis berkembang dalam lingkungan istana di Jawa, 

khususnya di kalangan penerus Dinasti Mataram Islam (Rahapsari, 2021; Tomioka, 2012). 

Tari Bedhaya umumnya dibawakan oleh tujuh atau sembilan penari perempuan dan memiliki 

kedudukan istimewa dalam budaya istana Jawa. Secara simbolis, tarian ini berkaitan erat 

dengan legitimasi kekuasaan raja, berfungsi sebagai representasi kewibawaan dan kebesaran 

penguasa, serta secara tradisional hanya boleh dipentaskan di lingkungan istana (Adji, 2016; 

Putri dkk., 2015). Namun, seiring dengan perkembangan zaman, batasan tersebut mengalami 

pelonggaran, memungkinkan tari Bedhaya untuk ditampilkan di luar istana. Dalam satu 

dekade terakhir, tari Bedhaya juga menjadi sumber inspirasi dalam penciptaan tari 

kontemporer yang semakin berkembang. Dalam konteks ini, tari Bedhayan Cheng Ho 

merepresentasikan inovasi terhadap tradisi tari Bedhaya istana, dengan mengadaptasi unsur-

unsur tradisional ke dalam bentuk yang lebih dinamis dan kontekstual. 

Tari Bedhayan Cheng Ho mengangkat kisah Laksamana Cheng Ho, seorang penjelajah asal 

Tiongkok yang berperan penting dalam sejarah hubungan budaya antara Tiongkok dan 

Nusantara, khususnya di wilayah Semarang. Putra, Tontowi, dan Susanto (2018) menyatakan 

bahwa Laksamana Cheng Ho berkontribusi dalam penyebaran Islam di Semarang melalui 

jalur perkawinan, perdagangan, dan pertukaran budaya. Sejalan dengan itu, Soegihartono 

(2015) menjelaskan bahwa interaksi antara masyarakat Tionghoa dan Jawa di Semarang 

mencerminkan warisan budaya yang ditinggalkan oleh Cheng Ho. Selain itu, Yuanzhi (2015) 

menegaskan bahwa Cheng Ho, sebagai penjelajah Muslim dari Tiongkok, memiliki peran 

krusial dalam membangun hubungan budaya antara Tiongkok dan Kepulauan Melayu, 

khususnya di Semarang. Dengan demikian, keberadaan Laksamana Cheng Ho menjadi salah 

satu faktor utama yang memperkuat akulturasi budaya Jawa dan Tiongkok di Semarang. 

Kota Semarang, yang sejak lama menjadi pusat akulturasi budaya Jawa dan Tiongkok, 

menjadi sumber inspirasi bagi Sangghita Anjali dalam menciptakan karya tari Bedhayan 

Cheng Ho. Tarian ini mengangkat narasi sejarah kedatangan Laksamana Cheng Ho yang 

pernah singgah di Gedung Batu Sam Poo Kong, sebuah situs bersejarah di Semarang yang 

hingga kini merepresentasikan persinggungan budaya Jawa dan Tiongkok (Marcella, 2014). 

Melalui perpaduan estetika gerak tari Jawa dengan unsur-unsur budaya Tiongkok, Bedhayan 

Cheng Ho tidak hanya menghadirkan inovasi dalam tari tradisi, tetapi juga merefleksikan 

harmoni budaya yang telah terjalin selama berabad-abad di kota tersebut. 

Harmoni budaya antara Jawa dan Tiongkok tercermin dalam bentuk penyajian tari 

Bedhayan Cheng Ho. Secara struktural, tarian ini menggabungkan elemen gerak bela diri wushu 

dengan gerak dasar tari tradisi Jawa, khususnya gaya Surakarta. Komposisi geraknya 

mengutamakan permainan lengan, tungkai, serta liukan torso yang dinamis, mencerminkan 

perpaduan estetika dari kedua budaya. Dalam menciptakan karya ini, Sangghita Anjali 

https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882


Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 
https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882 
p63-80 

 
e-ISSN: 2621-7244 

 66 

berupaya menyesuaikan dengan perkembangan zaman, khususnya dalam seni tari, dengan 

tetap berpijak pada gerak tradisional yang dikembangkan ke dalam bentuk gerak 

kontemporer. Ekspresi tubuh yang ditampilkan oleh para penari menggambarkan semangat 

yang selaras dengan konsep penciptaan tarian ini, menghadirkan nuansa dinamis sekaligus 

penuh makna. 

Tari Bedhayan Cheng Ho karya Sangghita Anjali merepresentasikan inovasi dalam genre 

tari bedhayan, menghadirkan bentuk pertunjukan yang berbeda dari tradisi Bedhaya yang 

berkembang di lingkungan istana. Perubahan dalam karya ini mencerminkan dinamika seni 

pertunjukan yang terus berkembang seiring dengan perubahan zaman. Violine dan 

Handayaningrum (2024) menegaskan bahwa meskipun secara historis tari Bedhaya erat 

kaitannya dengan seni istana, interpretasi modernnya kini semakin berkembang di luar 

lingkungan keraton. Sawitri dkk. (2016) juga menyatakan bahwa dalam era globalisasi, para 

seniman di luar keraton melakukan inovasi terhadap tari bedhaya, yang tidak lagi berfokus 

pada aspek kesakralan, melainkan lebih menyesuaikan diri dengan dinamika pasar dan 

kebutuhan industri seni pertunjukan. Dengan demikian, tari Bedhayan Cheng Ho tidak hanya 

merefleksikan inovasi dalam tari tradisi, tetapi juga menunjukkan bagaimana transformasi 

budaya dapat memperkaya khazanah seni pertunjukan di era kontemporer. 

Artikel ini bertujuan untuk mendeskripsikan karakteristik tari Bedhayan Cheng Ho 

sebagai hasil inovasi yang bersumber pada tari tradisi, khususnya Bedhaya yang 

berkembang di lingkungan istana. Inovasi dalam tarian ini tampak pada bentuk 

penyajiannya yang berbeda dari tari Bedhaya istana, sekaligus merepresentasikan 

harmonisasi budaya Jawa dan Tiongkok yang telah lama berkembang di Semarang, 

terutama melalui jejak sejarah Laksamana Cheng Ho. Inovasi dalam tari tradisi memiliki 

kedudukan yang signifikan dalam merespons dinamika masyarakat yang terus berubah, 

terutama dalam konteks industri budaya. Melalui inovasi tersebut, tari Bedhayan Cheng Ho 

menunjukkan bahwa tari tradisi dapat menjadi sumber inspirasi bagi penciptaan karya tari 

kontemporer yang relevan dengan kondisi sosial dan budaya masyarakat setempat. Dalam 

hal ini, Semarang sebagai tempat tinggal koreografer menjadi latar yang mendukung 

penciptaan karya yang merefleksikan harmonisasi budaya Jawa dan Tiongkok, salah 

satunya melalui sejarah perjalanan Laksamana Cheng Ho. 

 

METODE PENELITIAN  

Riset ini menggunakan bentuk penelitian kualitatif dengan pendekatan koreologi, yang 

menitikberatkan pada analisis koreografi untuk mengkaji karakteristik tari Bedhayan Cheng Ho 

sebagai hasil inovasi. Pendekatan ini dipilih karena karakteristik suatu tarian dapat 

diidentifikasi melalui berbagai aspek koreografi yang menyertainya. Karakteristik suatu tarian 

dapat diamati melalui elemen-elemen koreografi, seperti pola gerak, jumlah penari, formasi 

dan pola lantai, tata rias dan busana, serta musik yang digunakan. Dengan demikian, 

pendekatan koreologi memungkinkan analisis yang komprehensif terhadap berbagai inovasi 

yang telah diterapkan dalam penciptaan tari Bedhayan Cheng Ho, yang membentuk 

https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882


Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 
https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882 
p63-80 

 
e-ISSN: 2621-7244 

 67 

karakteristiknya dan memberikan pemahaman mendalam tentang transformasi tari tradisi 

dalam konteks seni pertunjukan kontemporer. 

Penelitian ini menerapkan metode perbandingan dalam menganalisis data dengan 

mengamati berbagai bentuk tari Bedhaya serta karya tari baru yang terinspirasi dari tradisi 

bedhaya. Pendekatan ini bertujuan untuk mengidentifikasi ciri khas yang membedakan tari 

Bedhayan Cheng Ho dari tari Bedhaya lainnya, khususnya tari Bedhaya tradisi. Untuk memahami 

bentuk dasar tari bedhaya, penelitian ini mengacu pada tari Bedhaya yang berkembang di 

Keraton Kasunanan Surakarta sebagai representasi tradisi. Selanjutnya, dalam menganalisis 

karakteristik tari Bedhayan Cheng Ho karya Sangghita Anjali, penelitian ini juga 

membandingkannya dengan tari Bedhayan Angger-angger Sewelas, tari Bedhaya Sarpa Rodra, dan 

tari Bedhayan Murbeng Rat, yang merupakan karya inovatif yang terinspirasi dari tari bedhaya. 

Melalui pendekatan ini, penelitian ini diharapkan dapat mengidentifikasi karakteristik unik 

Tari Bedhayan Cheng Ho dalam konteks inovasi tari tradisi. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Tari Bedhaya di Lingkungan Istana 

Tari Bedhaya merupakan salah satu genre tari Jawa yang dikategorikan sebagai tarian 

kelompok dan umumnya dibawakan oleh tujuh atau sembilan penari perempuan dengan pola 

gerak tari putri. Koentjaraningrat (1984) dan Soedarsono (1997) mengungkapkan bahwa Bedhaya 

merupakan komposisi tari putri yang secara tradisional ditampilkan oleh tujuh atau sembilan 

penari. Menurut Serat Wedhaprandangga, istilah Bedhaya berasal dari kata ambadhaya, yang berarti 

menari dalam formasi berbaris dengan iringan Gamelan Lokananta, khususnya gendhing 

kemanak, serta puisi metris sekar kawi atau sekar ageng (Pradjapangrawit, 1990). Namun, dalam 

perkembangannya, tari Bedhaya tidak hanya diiringi oleh gendhing kemanak, tetapi juga dapat 

menggunakan pradangga atau gamelan ageng sebagai pengiring (Brakel-Papenhuyzen, 1988; 

Pradjapangrawit, 1990).  

Tari Bedhaya merupakan tari putri yang memiliki keterkaitan erat dengan konsep kesuburan 

dalam kepercayaan masyarakat Jawa. Tarian ini berfungsi sebagai bentuk persembahan dan 

pemujaan kepada Dewa Siwa serta merepresentasikan kesuburan dan kemakmuran, yang 

dahulu dipentaskan oleh para devadaҫi atau endhang (gadis pertapaan) (Hadiwidjojo, 1981; 

Helsdingen, 1925; Sedyawati, 1981; Soedarsono, 1999). Dalam konteks ini, Bedhaya dianggap 

sebagai bagian dari ajaran Syiwaisme dalam agama Hindu, yang mengajarkan konsep lingga dan 

yoni sebagai simbol maskulin dan feminin. Kesatuan antara lingga dan yoni melambangkan 

kesejahteraan dan kesuburan bagi rakyat (Prihatini dkk., 2007). Berdasarkan simbolisme 

tersebut, tarian Bedhaya, yang dibawakan oleh penari perempuan dengan gerakan anggun serta 

mengenakan kostum kampuhan—yang diyakini sebagai desain kostum awal dalam tari Bedhaya 

dan menyerupai busana pengantin putri—merepresentasikan yoni, sementara raja yang diyakini 

sebagai pemilik tari Bedhaya berperan sebagai lingga. 

Sebagai salah satu genre tari yang berkembang di istana, Bedhaya memiliki karakteristik 

utama dalam koreografi kelompok, terutama dalam penerapan gerak rampak, yaitu keseragaman 

https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882


Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 
https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882 
p63-80 

 
e-ISSN: 2621-7244 

 68 

gerak yang dilakukan secara serempak oleh para penari. Sriyadi (2023), dalam studinya 

mengenai tari Bedhaya Gandakusuma, menegaskan bahwa gerak rampak merupakan ciri khas 

utama tari Bedhaya yang berperan penting dalam mengungkapkan makna dan esensi tarian 

secara visual. Pendapat ini sejalan dengan Tasman (1988), yang menekankan bahwa tari Bedhaya 

sangat mengutamakan komposisi gerak yang seragam dalam ruang, sehingga menciptakan 

estetika khas yang memperkuat daya tariknya. Keseragaman gerak dalam tari Bedhaya tidak 

hanya berfungsi sebagai elemen estetis, tetapi juga menjadi media dalam merepresentasikan 

karakter atau narasi yang ingin disampaikan. Dengan demikian, sebagai bentuk tari kelompok, 

tari Bedhaya menitikberatkan ekspresi artistiknya pada harmoni gerak yang serempak. 

Tari Bedhaya Sanga, yang dibawakan oleh sembilan penari, merefleksikan konsep kosmologi 

Jawa yang berlandaskan keseimbangan antara makrokosmos (alam semesta) dan mikrokosmos 

(kehidupan manusia). Dalam pemahaman kosmologi Jawa, kesejahteraan dan harmoni hanya 

dapat dicapai apabila manusia mampu menyelaraskan dirinya dengan alam semesta serta 

menjaga keseimbangan antara keduanya (Heine-Geldern, 1982; Sriyadi, 2020a). Jumlah sembilan 

dalam Bedhaya Sanga memiliki makna simbolis yang mendalam, merepresentasikan keteraturan 

semesta dan prinsip pengendalian diri. Dari perspektif makrokosmos, sembilan penari 

melambangkan unsur-unsur alam, seperti bintang, bulan, matahari, langit, bumi, air, api, angin, 

dan kehidupan (Prabowo, 1990). Selain itu, angka sembilan juga mengacu pada sembilan arah 

mata angin—pusat, timur, tenggara, selatan, barat daya, barat, barat laut, utara, dan timur laut—

yang dalam kepercayaan Jawa diasosiasikan dengan kekuatan dewa tertentu (Kartika, 2007). 

Sementara itu, dalam konsep mikrokosmos, sembilan penari merepresentasikan babahan hawa 

sanga, yaitu sembilan lubang dalam tubuh manusia yang menjadi simbol hawa nafsu, terdiri dari 

mulut, mata, lubang hidung, telinga, dubur, dan alat kelamin (Suharti, 2015). Dengan demikian, 

Bedhaya Sanga tidak hanya mencerminkan prinsip keseimbangan kosmos, tetapi juga menjadi 

representasi filosofis tentang pentingnya pengendalian diri dalam kehidupan manusia. 

Dalam Bedhaya Sanga, setiap penari memegang peran simbolis yang merepresentasikan 

aspek pengendalian diri dalam upaya mencapai keseimbangan kosmos. Dalam tradisi tari 

Bedhaya gaya Surakarta, peran-peran tersebut mencakup batak (kepala, simbol akal dan jiwa), 

endhel ajeg (nafsu atau keinginan hati), jangga (leher), apit ngajeng (lengan kanan), apit wingking 

(lengan kiri), dhadha (dada), endhel weton (tungkai kanan), apit meneng (tungkai kiri), dan buncit 

(organ reproduksi) (Prabowo, 1990). Di antara peran-peran ini, batak dan endhel ajeg memiliki 

makna paling mendalam karena merepresentasikan dialektika antara akal dan hawa nafsu. 

Dalam struktur dramatik tari bedhaya, sering kali terdapat adegan yang menggambarkan 

pertarungan antara batak dan endhel ajeg, yang melambangkan dinamika pertarungan batin 

manusia antara rasionalitas dan dorongan instingtif. Konsep ini menegaskan prinsip dualitas 

dalam kehidupan: jika akal mampu mengendalikan nafsu, manusia akan mencapai 

kebijaksanaan dan keseimbangan. Kesatuan dari dua kekuatan yang berlawanan ini dikenal 

sebagai loro-loroning atunggal atau curiga manjing warangka, yang dalam ranah spiritual dimaknai 

sebagai proses nyawiji—pencapaian harmoni antara jasmani dan rohani (Brongtodiningrat, 1981; 

Sriyadi & Prabowo, 2018). 

https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882


Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 
https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882 
p63-80 

 
e-ISSN: 2621-7244 

 69 

Tari Bedhaya memiliki struktur formasi yang telah ditetapkan, dikenal sebagai rakit, yang 

berorientasi pada pola berbaris atau berjajar (Pradjapangrawit, 1990; Suharti, 2015). Setiap 

penari menempati posisi spesifik sesuai dengan perannya, terutama dalam rakit montor mabur 

dan rakit tiga-tiga, yang menjadi komposisi utama dan lazim digunakan dalam pertunjukan tari 

bedhaya. Rakit montor mabur merepresentasikan anatomi tubuh manusia, dengan susunan yang 

mencerminkan hubungan simbolis antara peran-peran dalam tari. Formasi ini memiliki berbagai 

variasi, seperti posisi apit ngajeng dan apit wingking di sisi kiri endhel ajeg, iring-iringan, ajeng-

ajengan, serta perbedaan level, di mana tiga penari dalam posisi jengkeng sementara lainnya 

berdiri. Variasi ini menggambarkan konflik antara batak dan endhel ajeg, yang melambangkan 

pertarungan antara akal dan hawa nafsu. 

 

 

 
Gambar 1. (a) Rakit montor mabur, (b) rakit montor mabur dengan posisi apit ngajeng dan apit wingking 

berada di sisi kiri endhel ajeg (supit urang), (c) iring-iringan kiwa, (d) (e) iring-iringan dengan variasi level, 
di mana tiga penari jengkeng sementara yang lain berdiri1 

(Sumber: Fahrinisa, 2025) 
 

 
Gambar 2. Rakit tiga-tiga yang lazim digunakan dalam tari bedhaya 

 
1 Keterangan angka berkaitan dengan peranan masing-masing penari dalam tari bedhaya, (1) Endhel ajeg, (2) Batak, 
(3) Gulu, (4) Dhadha, (5) Buncit, (6) Endhel weton, (7) Apit ngajeng, (8) Apit wingking, dan (9) Apit meneng 

https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882


Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 
https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882 
p63-80 

 
e-ISSN: 2621-7244 

 70 

(Sumber: Fahrinisa, 2025) 
 

Sementara itu, rakit tiga-tiga mencerminkan prinsip keseimbangan atau equilibrium, yang 

menjadi esensi dalam tari Bedhaya istana. Dalam formasi ini, sembilan penari tersusun dalam 

pola tiga baris dari berbagai sudut pandang—depan, belakang, maupun samping—

melambangkan konsep kesatuan atau manunggal. Formasi ini umumnya digunakan sebagai 

bagian penutup setelah rakit perangan, yang menggambarkan konflik antara kebaikan dan 

keburukan dalam diri manusia. Melalui rakit tiga-tiga, keseimbangan antara hawa nafsu dan akal 

pikiran divisualisasikan, menegaskan pencapaian harmoni kosmos sebagai inti dari filosofi tari 

Bedhaya (Sriyadi, 2024). 

Sebagai bagian dari budaya Jawa, tari Bedhaya diiringi oleh gendhing yang dimainkan dengan 

gamelan, di mana awalnya menggunakan gendhing kemanak dengan lima instrumen utama: 

kemanak, kethuk, kenong, kendhang, dan gong (Pradjapangrawit, 1990). Seiring perkembangannya, 

penggunaan pradangga atau gamelan ageng dengan susunan instrumen yang lebih kompleks 

mulai diterapkan. Struktur gendhing dalam tari Bedhaya terdiri atas merong, inggah, serta ladrang 

dan/atau ketawang, dengan merong dan inggah sebagai bagian utama (Sriyadi, 2020b). Selain itu, 

gendhing dalam tari Bedhaya juga dilengkapi dengan sindhenan, yang berperan sebagai elemen 

vokal utama dalam menyampaikan esensi tarian secara verbal (Brakel-Papenhuyzen, 1988; 

Pamardi, 2017). Oleh karena itu, syair dalam bentuk kidung sekar kawi atau sekar ageng menjadi 

bagian integral dari tari bedhaya, memperkuat ekspresi makna yang terkandung dalam 

pertunjukan (Sriyadi, 2020b).  

 

 
Gambar 3. Beberapa desain kostum yang lazim digunakan dalam tari bedhaya, (a) desain kostum 

kampuhan dengan hiasan kepala gelung bokor mengkurep, (b) desain kostum kampuhan dengan hiasan 
kepala gelung ageng (c) desain kostum mekak dengan hiasan kepala jamang, (d) desain kostum baju 

rompi tanpa lengan dengan hiasan kepala jamang 

https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882


Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 
https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882 
p63-80 

 
e-ISSN: 2621-7244 

 71 

(Sumber: Fahrinisa, 2025) 
 

Pola gerak dalam tari Bedhaya bersifat abstrak dan sarat makna simbolis, sebagaimana 

dijelaskan oleh Koentjaraningrat (1984), yang menekankan bahwa abstraksi merupakan 

karakteristik utama tari ini, di mana gerakannya tidak secara eksplisit merepresentasikan 

perilaku manusia. Soedarsono (1972) juga menegaskan bahwa tari Bedhaya mengutamakan pola 

gerak yang simbolis dan halus, sehingga maknanya tidak dapat dipahami secara langsung. 

Lelyveld (1993) lebih lanjut menghubungkan sifat abstrak ini dengan tradisi seni Hindu, yang 

tidak didasarkan pada observasi visual, melainkan pada konsepsi mistik yang hanya dapat 

dipahami melalui penghayatan batin.  

Tata rias dalam tari Bedhaya terdiri dari dua jenis, yaitu paes ageng dan corrective makeup. 

Dalam hal tata rambut, terdapat beberapa variasi, seperti gelung bokor mengkurep, gelung ageng, 

kadal menek, irah-irahan, dan jamang. Tata rias paes ageng umumnya dipadukan dengan gelung 

bokor mengkurep, sementara corrective makeup dapat digunakan untuk seluruh variasi tata rambut 

yang lazim digunakan dalam tari bedhaya. Sementara itu, tata busana tari Bedhaya memiliki tiga 

model utama, yaitu kampuh, mekak, dan baju rompi tanpa lengan. Kombinasi paes ageng, gelung bokor 

mengkurep, dan busana kampuh merupakan desain awal tata rias dan busana tari bedhaya, yang 

memiliki kemiripan dengan busana pengantin putri dalam kebudayaan Jawa. 

 

Tari Bedhayan: Inovasi dalam Tradisi Tari Bergenre Bedhaya di Istana 

Tari bedhaya, sebagai genre seni pertunjukan istana yang sarat dengan nilai estetika, telah 

mendorong lahirnya berbagai inovasi tari, salah satunya adalah tari bedhayan. Inovasi ini 

muncul setelah tari Bedhaya mulai dipentaskan di luar lingkungan keraton yang secara 

konseptual tetap berakar pada tradisi tari Bedhaya (Kandiraras, 2022). Secara etimologis, istilah 

bedhayan berasal dari kata Bedhaya yang memperoleh sufiks -an, yang dapat memiliki makna 

menyerupai atau meniru sesuatu (Suryadi, 2017). Sejalan dengan hal tersebut, Soetarno (1965) 

menjelaskan bahwa dalam konteks ukuran atau bentuk, sufiks -an menunjukkan makna 

tiruan atau sesuatu yang serupa. Dengan demikian, bedhayan dapat dipahami sebagai 

representasi baru dari Bedhaya yang meniru dan mengadaptasi beberapa unsurnya. Namun, 

secara kualitas, bedhayan memiliki perbedaan mendasar dengan Bedhaya karena hanya 

mengambil sebagian elemen dari tarian aslinya, sehingga dapat dikategorikan sebagai semi-

Bedhaya (Kandiraras, 2022).  

Dalam konteks dramatari, bedhayan merujuk pada adegan tari yang menampilkan 

sekelompok penari dengan gerak tari putri yang dilakukan secara serempak (Subagyo, 1991). 

Adegan ini berfungsi sebagai bagian integral dari narasi utama, menjaga kesinambungan 

dramatik dalam pertunjukan. Di luar dramatari, bedhayan berkembang menjadi bentuk tari 

tersendiri yang berakar pada tradisi tari bedhaya, yang tidak bergantung pada struktur 

dramatari yang lebih luas. Selain itu, istilah bedhayan juga digunakan dalam ranah karawitan 

Jawa, khususnya dalam teknik penyajian gendhing pengiring tari bedhaya. Kandiraras (2022) 

menyebut lampah bedhayan sebagai komposisi musik khusus yang mengiringi berbagai varian 

tari bedhaya, seperti Gendhing Bedhayan Duradasih untuk Bedhaya Duradasih, Gendhing Bedhayan 

https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882


Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 
https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882 
p63-80 

 
e-ISSN: 2621-7244 

 72 

Pangkur untuk Bedhaya Pangkur, dan Gendhing Bedhayan Miyanggong untuk Bedhaya 

Miyanggong. Namun, dalam karawitan, bedhayan terbatas pada aspek musikal tanpa 

keterkaitan langsung dengan unsur tari. Sebaliknya, tari bedhayan menempatkan pola gerak 

sebagai elemen utama dengan dukungan musikal dan estetika yang lebih kompleks. 

Sebagai bentuk adaptasi dari tari bedhaya, tari bedhayan mengintegrasikan beberapa 

elemen dari tarian asalnya. Kandiraras (2022) menyatakan bahwa meskipun bedhayan 

merupakan bentuk tari baru yang berdiri sendiri, struktur dan estetikanya tetap merujuk pada 

konsep Bedhaya melalui adaptasi beberapa unsurnya, seperti pola gerak, jumlah penari, jenis 

musik, pola lantai, dan kostum. Sawitri dkk. (2016) juga menegaskan bahwa bedhayan 

mengadopsi beberapa aspek dari bedhaya, termasuk tata rias dan busana, pola gerak, serta 

pola lantai. Oleh karena itu, meskipun berkembang sebagai entitas baru, tari bedhayan tetap 

berorientasi pada Bedhaya melalui berbagai penyesuaian terhadap elemen-elemennya. 

Sebagai sebuah bentuk tari baru, bedhayan menitikberatkan keseragaman pola gerak 

rampak sebagai elemen utama dalam ekspresi artistiknya. Rahmani (2021) menjelaskan bahwa 

tari bedhayan lebih berorientasi pada koreografi kelompok yang mengedepankan keselarasan 

gerak dan musikalitas. Senada dengan itu, Kandiraras (2022) dan Subagyo (1991) menegaskan 

bahwa bedhayan merupakan tari kelompok dengan komposisi seragam, baik dalam pola gerak 

maupun desain kostum. Dengan demikian, meskipun merupakan adaptasi dari tari bedhaya, 

bedhayan tetap mempertahankan karakteristik utamanya sebagai tarian kelompok yang 

mengutamakan harmoni gerak yang serempak sebagai kekuatan utama dalam berekspresi. 

Tari bedhayan tetap mempertahankan karakteristik tari Bedhaya sebagai tari kelompok, 

tetapi mengalami berbagai inovasi yang membedakannya dari tari Bedhaya tradisional. 

Meskipun masih mengadaptasi beberapa elemen dalam tari bedhaya, bedhayan berkembang 

dengan gaya pertunjukan yang lebih bebas. Dalam tari bedhayan, tidak adanya batasan dalam 

eksplorasi kreatif, sehingga memungkinkan variasi dalam pola gerak, desain kostum, formasi, 

pola lantai, dan musik tari. Sawitri dkk. (2016) menuturkan bahwa kebebasan kreativitas dan 

imajinasi koreografer mendorong perubahan signifikan dalam tari bedhayan, menjadikannya 

berbeda dari tari Bedhaya di lingkungan keraton yang memiliki berbagai tata aturan normatif. 

Dengan demikian, kehadiran tari bedhayan merepresentasikan sebuah revolusi artistik yang 

membuka ruang bagi inovasi dan ekspresi kreatif para seniman tanpa terikat pada tata aturan 

normatif pada tari Bedhaya tradisi.  

Dalam penciptaan tari bedhayan, prinsip-prinsip normatif yang menjadi ciri khas tari 

Bedhaya sering kali tidak sepenuhnya diterapkan, terutama dalam penentuan peran masing-

masing penari. Dalam tari bedhaya, setiap penari memiliki peran yang melekat pada konsep 

kosmologi Jawa, di mana formasi atau rakit seperti rakit montor mabur dan rakit tiga-tiga 

disusun secara spesifik berdasarkan prinsip tersebut. Namun, dalam berbagai bentuk tari 

bedhayan, aspek ini tidak lagi menjadi acuan utama. Misalnya, dalam tari Bedhayan 

Ajanggayung, Bedhayan Angger-angger Sewelas, Bedhaya Sarpa Rodra, dan Bedhayan Murbeng Rat, 

struktur visual masih mencerminkan karakteristik tari kelompok seperti dalam tari bedhaya, 

https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882


Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 
https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882 
p63-80 

 
e-ISSN: 2621-7244 

 73 

tetapi secara substansial telah meninggalkan konsep kosmologi yang mengatur distribusi 

peran serta formasi atau rakit dalam tari Bedhaya tradisional. 

Tari bedhayan menghadirkan inovasi yang menonjol, khususnya dalam aspek visual, 

sehingga membedakannya secara signifikan dari tari bedhaya. Salah satu perbedaan utama 

terletak pada pengembangan desain kostum dan hiasan kepala yang lebih bervariasi. 

Misalnya, tari Bedhayan Murbeng Rat menampilkan modifikasi pada elemen hiasan kepala, 

sementara tari Bedhaya Sarpa Rodra menunjukkan inovasi dalam desain busana dan aksesori 

kepala. Demikian pula, tari Bedhayan Ajanggayung menghadirkan pembaruan dalam tampilan 

kostum yang berbeda dari tradisi tari bedhaya. Variasi ini mencerminkan bahwa penciptaan 

tari bedhayan lebih berfokus pada eksplorasi visual sebagai bentuk ekspresi artistik yang 

memperkaya pengalaman estetis penonton. 

 

 
Gambar 4. (a) Tari Bedhayan Ajanggayung, (b) Tari Bedhaya Murbeng Rat, (c) Tari Bedhayan Anger-anger 

Sewelas, (d) Tari Bedhaya Sarpa Rodra 
(Sumber: Fahrinisa, 2025) 

 

Inovasi dalam pola gerak menjadi aspek utama yang membedakan antara tari bedhayan 

dengan tari bedhaya. Jika tari Bedhaya di lingkungan istana menampilkan gerak tari putri 

dengan nuansa religius dan simbolisme kesuburan, tari bedhayan justru menawarkan 

fleksibilitas dalam komposisi penari serta eksplorasi gerak. Tidak hanya dibawakan oleh 

penari perempuan, tari bedhayan juga memungkinkan keterlibatan penari laki-laki dengan 

penerapan gerak tari putra alus, seperti yang terlihat dalam tari Bedhayan Angger-angger 

Sewelas yang memadukan elemen gerak tari putra alus dan putri. Selain itu, tari Bedhaya Sarpa 

Rodra menghadirkan inovasi dengan memperbesar volume gerak serta menonjolkan lekuk 

tubuh, yang dalam tari Bedhaya istana justru dibatasi oleh norma estetika dan etika 

https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882


Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 
https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882 
p63-80 

 
e-ISSN: 2621-7244 

 74 

perempuan Jawa (Lokanantasari & Slamet, 2017). Sementara itu, tari Bedhaya Murbeng Rat 

memperkaya ekspresi artistik dengan menggabungkan gerak tari tradisi Jawa gaya Surakarta 

dengan elemen tari Bali serta iringan gamelan Bali yang memiliki karakter musikal khas 

(Maryono & Setiyastuti, 2024). Berbagai inovasi ini menunjukkan bahwa tari bedhayan tidak 

hanya memperluas kemungkinan ekspresi gerak, tetapi juga menghadirkan pengalaman 

estetis yang lebih dinamis dan beragam. 

Aspek musikal dalam tari bedhayan lebih dinamis dibandingkan tari bedhaya, yang secara 

tradisional menggunakan gamelan Jawa dengan struktur gendhing garap bedhayan. Struktur ini 

umumnya terdiri atas bagian merong, inggah, serta gendhing bentuk ladrang dan/atau ketawang. 

Sebaliknya, tari bedhayan menyesuaikan komposisi musik dengan konsep artistik yang ingin 

dihadirkan, sehingga memungkinkan eksplorasi yang lebih luas. Dalam beberapa 

pertunjukan, tari bedhayan bahkan hanya mengandalkan satu bentuk gendhing, berbeda dari 

tari Bedhaya yang biasanya menggabungkan beberapa bentuk gendhing dalam satu repertoar. 

Selain itu, inovasi dalam tari bedhayan juga mencakup penggunaan komposisi musik modern 

dengan memasukkan instrumen di luar gamelan Jawa, yang memperkaya dimensi auditif dan 

memperluas kemungkinan ekspresi musikal dalam pertunjukan. 

Tari bedhayan, sebagai pengembangan dari tari bedhaya, mengalami transformasi yang 

mendasar akibat kebebasan dalam eksplorasi kreatif dan inovasi. Tidak seperti tari Bedhaya 

yang terikat pada tata aturan normatif yang ketat, tari bedhayan menawarkan ruang 

eksperimentasi yang lebih luas bagi koreografer dalam menciptakan bentuk dan struktur 

pertunjukan. Meskipun mempertahankan prinsip koreografi kelompok sebagai karakteristik 

utama, tari bedhayan tidak lagi harus mengikuti pola gerak, formasi, atau sistem musikal yang 

lazim digunakan dalam tari bedhaya. Perubahan ini mencerminkan pergeseran nilai estetika 

dari tradisi yang bersifat sakral dan simbolis menuju ekspresi seni yang lebih dinamis dan 

kontekstual. Dengan demikian, tari bedhayan tidak sekadar menjadi tiruan dari tari bedhaya, 

melainkan telah berkembang menjadi bentuk tari baru yang mandiri dengan karakteristik 

yang lebih fleksibel dan adaptif terhadap perubahan zaman. 

 

Karakteristik Tari Bedhayan Cheng Ho sebagai Bentuk Inovasi dari Tari Bedhaya 

Tari Bedhayan Cheng Ho merupakan sebuah karya tari baru yang mengadaptasi pola garap 

dari tari bedhaya. Seperti halnya tari bedhaya, tarian ini disajikan dalam bentuk tari kelompok 

dengan melibatkan sembilan penari perempuan. Karya tari ini menekankan keseragaman 

pola gerak melalui penerapan pola gerak rampak yang dilakukan secara serempak oleh 

seluruh penari, sehingga menghasilkan kesatuan visual yang harmonis. Pendekatan ini 

selaras dengan konsep garap dalam tari bedhaya. Selain itu, kesamaan dengan tari Bedhaya juga 

terlihat pada desain kostum yang seragam bagi semua penari, yang lazim digunakan dalam 

tradisi tari bedhaya. 

Meskipun konsep garap tari Bedhayan Cheng Ho berorientasi pada tari Bedhaya tradisi 

yang berkembang di lingkungan istana, bentuk dan karakteristik penyajiannya menunjukkan 

perbedaan yang signifikan. Salah satu perbedaan utama terletak pada peranan para penari. 

https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882


Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 
https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882 
p63-80 

 
e-ISSN: 2621-7244 

 75 

Dalam tari bedhaya, setiap penari memiliki peranan khusus yang berkaitan dengan konsep 

pengendalian dan keseimbangan kosmos dari perspektif masyarakat Jawa sebagai bagian dari 

esensi tarian. Namun, dalam Bedhayan Cheng Ho, peranan yang lazim digunakan dalam tari 

bedhayan tersebut tidak diterapkan, sehingga para penari tidak memiliki kedudukan yang 

berbeda sebagaimana dalam tari bedhaya. 

Dalam tari Bedhayan Cheng Ho, meskipun mengadaptasi pola garap tari bedhaya, 

penerapan rakit atau formasi dalam tarian ini mengalami modifikasi yang cukup signifikan. 

Pada tradisi tari Bedhaya istana, rakit seperti rakit montor mabur dan rakit tiga-tiga memiliki 

keterkaitan erat dengan konsep kosmologi Jawa, di mana setiap formasi dan peranan penari 

memiliki makna filosofis yang mendalam. Namun, dalam Bedhayan Cheng Ho, struktur 

formasi khas tari Bedhaya tidak digunakan, sehingga aspek rakit yang menjadi karakteristik 

utama tari Bedhaya tidak lagi menjadi elemen dominan. Sebagai gantinya, tarian ini 

menghadirkan formasi yang lebih dinamis dan bervariasi, disesuaikan dengan konsep artistik 

serta eksplorasi kreatif koreografer, tanpa terikat pada aturan normatif yang berkaitan dengan 

keseimbangan dan pengendalian diri dalam perspektif kosmologi Jawa. 

Konsep keseimbangan dan pengendalian diri dalam perspektif kosmologi Jawa 

merupakan esensi utama yang diungkapkan dalam tari bedhaya. Meskipun beberapa tarian 

Bedhaya mengusung narasi tertentu, seperti kisah Babad, Panji, Mahabharata, atau Ramayana, 

substansi utamanya tetap berpusat pada nilai keseimbangan dan pengendalian diri (Hughes-

Freeland, 2009; Widyastutieningrum, 2012). Brontodiningrat (1981) menegaskan bahwa tari 

Bedhaya pada hakikatnya merepresentasikan prinsip keseimbangan. Sementara itu, 

Pudjasworo (1982) dan Suharti (2015) mengungkapkan bahwa bentuk dan struktur rakit 

dalam tari Bedhaya cenderung seragam, dengan variasi yang lebih banyak ditemukan pada 

pola gerak dan desain kostum. Hal ini berkaitan dengan konsepsi utama yang diusung oleh 

tari bedhaya, yakni pengendalian diri dan keseimbangan kosmos. Dengan demikian, nilai 

keseimbangan dan pengendalian diri menjadi inti dari esensi yang diungkapkan dalam tari 

bedhaya, meskipun dalam beberapa kasus tarian ini dibingkai dalam suatu cerita. 

Tari Bedhayan Cheng Ho meskipun merujuk pada tari Bedhaya sebagai dasar dalam 

penggarapannya, tarian ini secara eksplisit tidak sepenuhnya mencerminkan esensi tari 

bedhaya, yang pada dasarnya mengungkapkan nilai keseimbangan dan pengendalian diri 

berdasarkan konsep kosmologi Jawa. Perbedaan ini terutama disebabkan oleh tidak 

diterapkannya peranan masing-masing penari serta struktur rakit yang menjadi karakteristik 

utama tari Bedhaya dalam menyampaikan makna filosofisnya. Namun, tari Bedhayan Cheng Ho 

tetap mempertahankan salah satu aspek khas dari gaya penampilan tari bedhaya, yaitu 

kekuatan ekspresi yang diwujudkan melalui pola gerak serempak yang dilakukan oleh 

sembilan penari wanita dengan desain kostum yang seragam. 

Tari Bedhayan Cheng Ho pada dasarnya mengisahkan sejarah kedatangan Laksamana 

Cheng Ho yang pernah singgah di Gedung Batu Sam Poo Kong, sebuah situs bersejarah di 

Semarang yang merepresentasikan akulturasi budaya Jawa dan Tiongkok (Marcella, 2014). 

Meskipun tarian ini dibingkai dalam sebuah narasi historis, secara visual struktur 

https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882


Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 
https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882 
p63-80 

 
e-ISSN: 2621-7244 

 76 

dramatiknya tidak secara eksplisit menggambarkan kisah kedatangan Laksamana Cheng Ho. 

Akibatnya, jika ditinjau dari struktur penyajian, tarian ini lebih bersifat abstrak dan tidak 

secara langsung mengungkapkan narasi tersebut. Sebaliknya, kisah Laksamana Cheng Ho 

lebih jelas diartikulasikan melalui teks narasi vokal yang digunakan dalam pertunjukan. 

Pendekatan ini sejalan dengan karakteristik tari bedhaya, di mana tampilan visualnya bersifat 

abstrak, sementara makna dan cerita yang ingin disampaikan lebih eksplisit melalui teks 

sindhenan atau vokal yang mengiringi pertunjukan. 

Dalam penciptaan tari Bedhayan Cheng Ho, Sangghita Anjali menggabungkan unsur tari 

Jawa dengan elemen budaya Tiongkok, terutama dalam penyusunan pola gerak. Integrasi ini 

mencerminkan perpaduan estetika kedua budaya dalam satu pertunjukan yang harmonis. 

Upaya ini merupakan respons terhadap lingkungan tempat tinggal Anjali di Semarang, yang 

telah lama menjadi pusat akulturasi budaya Jawa dan Tiongkok. Dengan demikian, tari 

Bedhayan Cheng Ho menjadi representasi artistik dari akulturasi tersebut melalui ekspresi 

gerak yang mengharmoniskan dua tradisi budaya. 

Tari Bedhaya umumnya disajikan dengan pola gerak tari putri yang menekankan 

keanggunan dan kecantikan, sejalan dengan konsep kesuburan serta keterkaitannya dengan 

sakti raja. Namun, meskipun tari Bedhayan Cheng Ho tetap ditarikan oleh penari perempuan, 

pola gerak yang digunakan tidak mengacu pada karakteristik tari putri. Sebaliknya, tarian ini 

mengadopsi pola gerak tari putra, yang ditandai dengan volume gerak tungkai yang lebih 

lebar serta garis-garis tegas, sehingga tidak menampilkan kesan keanggunan sebagaimana 

dalam tari Bedhaya pada umumnya. Bahkan, tarian ini mengadopsi pola gerak pengangkatan 

tungkai yang tidak umum dalam tari putri, khususnya dalam tradisi tari bedhaya, yang pada 

umumnya menekankan kelembutan dan keteraturan gerak. 

 

 
Gambar 5. Posisi kaki yang diangkat dalam tari Bedhayan Cheng Ho yang lazim digunakan tari putra 

(Sumber: Fahrinisa, 2025) 

 

Pola gerak dalam tari Bedhayan Cheng Ho merupakan hasil inovasi yang dikembangkan 

dari tradisi tari Jawa dengan mengintegrasikan unsur budaya Tiongkok sebagai sumber 

inspirasi. Salah satu unsur budaya Tiongkok yang diadaptasi dalam penciptaan pola gerak 

https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882


Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 
https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882 
p63-80 

 
e-ISSN: 2621-7244 

 77 

tarian ini adalah gerak dasar bela diri wushu, khususnya jurus taiji. Adaptasi tersebut terutama 

terlihat pada pola gerak lengan, khususnya dalam bentuk dan sikap jari-jari tangan, yang 

kemudian dipadukan secara harmonis dengan berbagai pola gerak dalam tari Jawa, 

menciptakan perpaduan estetika yang khas. 

 
Gambar 6. Perpaduan gerak tangan taiji sebagai penggambaran budaya Cina dan gerak kaki mancat 

sebagai penggambaran budaya Jawa dalam tari Bedhayan Cheng Ho  
(Sumber: Fahrinisa, 2025) 

 

Dalam tari Bedhayan Cheng Ho, kipas digunakan sebagai properti yang memperkaya 

eksplorasi gerak. Dalam proses eksplorasi tersebut, jurus taiji memegang peran signifikan, 

terutama melalui penerapan gerak dasar dalam taiji shan (jurus taiji kipas). Beberapa teknik 

yang diadaptasi meliputi menusuk, membelah, uppercut (memotong atau menebas), 

melempar atau menangkap kipas, serta hook (mengait). Gerakan-gerakan ini kemudian 

dipadukan dengan berbagai pola gerak tari Jawa, menciptakan sintesis yang menghubungkan 

unsur tradisional dengan inovasi gerak yang lebih dinamis. 

Penerapan pola gerak dalam tari Bedhayan Cheng Ho merefleksikan kreativitas dan inovasi 

koreografer yang tidak terikat pada tata aturan normatif dalam tari bedhaya. Akibatnya, 

ekspresi budaya yang dihasilkan memiliki perbedaan signifikan dibandingkan dengan tari 

Bedhaya tradisional, karena inovasi yang diterapkan tidak sepenuhnya merepresentasikan 

nilai-nilai dan karakteristik utama tari bedhaya. Karakteristik yang diadopsi lebih berfokus 

pada kekuatan ekspresi melalui pola gerak serempak yang dilakukan oleh sembilan penari. 

Namun, melalui inovasi tersebut, tercipta sebuah ekspresi budaya yang merepresentasikan 

perpaduan unsur Jawa dan Tiongkok sebagai bentuk respons koreografer terhadap konteks 

budaya di lingkungan tempat tinggalnya. 

Secara visual, pengaruh budaya Tiongkok dalam tari Bedhayan Cheng Ho tampak jelas 

pada desain kostum yang digunakan, terutama pada hiasan kepala. Sangghita Anjali, sebagai 

koreografer, ingin menekankan representasi tokoh Laksamana Cheng Ho dalam karyanya. 

Kostum yang digunakan mengadopsi bentuk busana putri kerajaan Tiongkok yang 

menyerupai kimono, dengan rok panjang yang menjuntai, lengan mengembang, serta 

https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882


Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 
https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882 
p63-80 

 
e-ISSN: 2621-7244 

 78 

tambahan sabuk pada bagian perut. Warna dominan dalam kostum ini adalah merah dan 

kuning, yang merepresentasikan ciri khas budaya Tiongkok. 

Tari Bedhayan Cheng Ho karya Sangghita Anjali menampilkan perbedaan signifikan 

dalam aspek desain kostum jika dibandingkan dengan tari Bedhaya yang berkembang di 

lingkungan istana, khususnya dalam wilayah Keraton Kasunanan Surakarta. Tari Bedhaya 

tradisional umumnya menggunakan kain samparan, yang menjadi salah satu karakteristik 

utama tari putri di Surakarta. Namun, dalam Bedhayan Cheng Ho tidak menggunakan 

samparan sebagai bagian dari kostum. Sebagai gantinya, tarian ini mengadopsi penggunaan 

rok yang lebih longgar, berbeda dengan samparan yang cenderung membatasi ruang gerak 

penari. Pemilihan rok ini memungkinkan penerapan pola gerak tari putra yang dipadukan 

dengan gerak taiji, sehingga memberikan fleksibilitas lebih besar bagi penari dalam aspek 

teknis. Meskipun demikian, perubahan ini menciptakan pengalaman estetis yang berbeda, 

terutama karena tari Bedhaya pada umumnya menjadikan samparan sebagai elemen desain 

kostum yang memiliki makna simbolis dan estetika tersendiri. 

Tari Bedhayan Cheng Ho menggunakan musik tari yang lebih modern dibandingkan 

dengan musik yang lazim digunakan dalam tari Bedhaya tradisional. Dalam tradisi tari 

bedhaya, musik umumnya memiliki struktur gendhing dengan susunan merong dan inggah, 

yang kemudian dilanjutkan dengan gendhing ladrang dan/atau ketawang. Namun, dalam Tari 

Bedhayan Cheng Ho, struktur musik tersebut tidak diterapkan secara konvensional. Sebagai 

gantinya, komposisi musiknya mengalami inovasi dengan penambahan instrumen seperti 

suling, RHU, kecapi, dan chimes untuk menciptakan atmosfer yang mencerminkan budaya 

Tiongkok dalam tarian ini. Meskipun demikian, kesamaan antara musik yang digunakan 

dalam Bedhayan Cheng Ho dengan tari Bedhaya tradisional masih dapat ditemukan dalam 

bentuk gendhing kemanak, yang tetap dipertahankan dalam sebuah segmen pertunjukan. 

 

SIMPULAN 

Tari Bedhayan Cheng Ho merupakan sebuah karya tari kontemporer yang berbentuk 

bedhayan dan berakar pada tradisi tari Bedhaya yang berkembang di lingkungan istana. 

Meskipun mengadaptasi konsep dasar bedhaya, tarian ini menghadirkan perbedaan yang 

signifikan dalam berbagai aspek, termasuk struktur, pola gerak, kostum, dan musik. Sebagai 

sebuah inovasi dalam seni tari, tari Bedhayan Cheng Ho tetap mempertahankan karakteristik 

utama tari bedhaya, yakni kekuatan ekspresi melalui gerakan serempak yang dilakukan oleh 

sembilan penari dengan kostum seragam. Namun, unsur-unsur fundamental dalam Bedhaya 

tradisional, seperti peran spesifik bagi masing-masing penari serta penerapan rakit yang 

berlandaskan konsep kosmologi Jawa, tidak diterapkan dalam karya ini. Dengan demikian, 

tari Bedhayan Cheng Ho tidak hanya menawarkan bentuk penyajian yang berbeda dari 

Bedhaya istana, tetapi juga merepresentasikan eksplorasi kreatif dalam pengembangan tari 

berbasis tradisi. 

Penerapan pola gerak dalam tari Bedhayan Cheng Ho mencerminkan kreativitas dan 

inovasi koreografer yang tidak sepenuhnya terikat pada tata aturan normatif dalam tari 

https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882


Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 
https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882 
p63-80 

 
e-ISSN: 2621-7244 

 79 

bedhaya. Secara tradisional, tari Bedhaya menampilkan pola gerak yang mengungkapkan 

keanggunan dan kecantikan perempuan dalam perspektif Jawa, dengan suasana yang 

agung, wingit, dan tenang. Namun, karakteristik tersebut tidak tercermin dalam tari 

Bedhayan Cheng Ho. Pola gerak yang digunakan lebih mendekati tari putra dalam tradisi 

Jawa gaya Surakarta, yang kemudian dipadukan dengan elemen seni bela diri wushu, 

khususnya jurus taiji. Perpaduan ini menghasilkan kesan gerak yang lebih tegas, kuat, dan 

dinamis, sehingga menciptakan ekspresi budaya yang berbeda secara signifikan 

dibandingkan dengan tari Bedhaya tradisional. 

Inovasi dalam tari Bedhayan Cheng Ho menghasilkan sebuah ekspresi budaya yang 

mencerminkan perpaduan unsur Jawa dan Tiongkok sebagai respons koreografer terhadap 

konteks budaya di lingkungan tempat tinggalnya. Tarian ini tidak hanya berfungsi sebagai 

bentuk eksplorasi artistik, tetapi juga merepresentasikan dinamika akulturasi budaya yang 

terjadi di Semarang. Melalui pendekatan kreatif tersebut, tari Bedhayan Cheng Ho 

menghadirkan pengalaman estetis yang unik sekaligus memperkaya khazanah tari 

Indonesia dengan menampilkan sintesis budaya dalam wujud yang harmonis. Perpaduan 

unsur budaya Jawa dan Tiongkok menjadi karakteristik utama tarian ini, yang lahir dari 

inovasi koreografer dalam mengadaptasi dan mengembangkan tradisi tari bedhaya. 

 

DAFTAR PUSTAKA  

Adji, F. T. (2016). Teks Kandha dan Teks Sindhènan Tari Bĕdhaya dalam Naskah-Naskah 

Skriptorium Karaton Ngayogyakarta Hadiningrat Sebagai Sarana Memahami Kearifan 

Lokal. Daun Lontar, 3(3), 63–92. 

Brakel-Papenhuyzen, C. (1988). The Sacred Bedhaya Dance of the Kraton of Surakarta and 

Yogyakarta. Van Onderen. 

Brongtodiningrat, K. P. H. (1981). Falsafah Beksa Bedhaya Sarta Beksa Srimpi ing 

Ngayogyakarta. Dalam Kawruh Joged Mataram. Yayasan Siswa Among Beksa. 

Hadiwidjojo, K. G. P. H. (1981). Bedhaya Ketawang Tarian Sakral di Candi-candi. Balai Pustaka. 

Heine-Geldern, R. (1982). Konsepsi Tentang Negara dan Kedudukan Raja di Asia Tenggara (Terj. 

Deliar Noer). Rajawali. 

Helsdingen, B. van-Schoevers. (1925). Serat Bedhaya Srimpi. Balai Pustaka. 

Hughes-Freeland, F. (2009). Komunitas yang Mewujud: Tradisi Tari dan Perubahan di Jawa. 

Gadjah Mada University Perss. 

Kandiraras, T. P. A. (2022). Konsep Tari Bedhaya dan Bedayan dalam Tari Saraswati ISI 

Yogyakarta. Widyadharma: Prosiding Pendidikan Seni Drama, Tari, dan Musik. 

Widyadharma: Prosiding Pendidikan Seni Drama, Tari, dan Musik. 

Kartika, D. S. (2007). Estetika. Rekayasa Sains. 

Koentjaraningrat. (1984). Kebudayaan Jawa. Balai Pustaka. 

Lelyveld, Th. B. van. (1993). Seni Tari Jawa (H. Pringgokusumo, Penerj.). Rekso Pustoko Pura 

Mangkunegaran. 

https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882


Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 
https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882 
p63-80 

 
e-ISSN: 2621-7244 

 80 

Lokanantasari, R. P. & Slamet. (2017). Hubungan Ekspresi PenuanganTari Bedhaya dengan 

Koreografi Bedhaya Sapra Rodra Susunan Saryuni Padminingsih. Gelar: Jurnal Seni 

Budaya, 15(1), 81–92. 

Marcella, B. S. (2014). Bentuk dan Makna Atap Kelenteng Sam Poo Kong Semarang. Jurnal 

Arsitektur Komposisi, 10(5), 349–359. 

Maryono, & Setiyastuti, B. (2024). Dekonstruksi Tari Bedhaya Murbeng Rat dalam Seni 

Pertunjukan Tari Bedhaya. Panggung: Jurnal Seni Budaya, 34(3), 581–598. 

Pamardi, S. (2017). Teroka Tari Gaya Surakarta. ISI Press. 

Prabowo, W. S. (1990). Bedhaya Anglirmendhung Monumen Perjuangan Mangkunegara I 1757-

1988 [Tesis]. Program Studi Sejarah Pasca Sarjana Universitas Gadjah Mada. 

Pradjapangrawit, R. Ng. (1990). Serat Sujarah Utawi Riwayating Gamelan Wedhapradangga 

(Serat Saking Gotek). STSI Surakarta dan The Ford Foundation. 

Prihatini, N. S., Dewi, N. K., Sunarno, Wahyudiarto, D., & Bantolo, W. (2007). Ilmu Tari: Joged 

Tradisi Gaya Kasunanan Surakarta. ISI Press. 

Pudjasworo, B. (1982). Studi Analisa Konsep Estetis Koreografi Tari Bedhaya Lambangsari [Tesis]. 

ASTI Yogyakarta. 

Putra, D. Y., Tontowi, & Susanto, H. (2018). Peranan Laksamana Cheng Ho dalam 

Penyebaran Agamaislam di Semarang Tahun 1403-1433. FKIP Universitas Lampung, 1. 

Putri, R. P., Lestari, W., & Iswidayati, S. (2015). Relevansi Gerak Tari Bedaya Suryasumirat 

sebagai Ekspresi Simbolik Wanita Jawa. Catharsis: Journal of Arts Education, 4(1), 1–7. 

Rahapsari, S. (2021). The Quest of Finding the Self in the Bedhaya: Unravelling the 

Psychological Significance of the Javanese Sacred Dance. Culture & Psychology, 28(3), 

413–432. 

Rahmani, D. (2021). Karya Tari Bedhaya Kidung Gayatri dalam Hari Tari Dunia. Sitakara, 

6(2), 210–224. 

Sawitri, Sudardi, B., Abdullah, W., & Chaya, I. N. (2016). Ideology of Bedhayan Dance in 

Surakarta in Globalization Era. Proceedings of the Third International Seminar on Recent 

Language, Literature, and Local Culture Studies, BASA. Proceedings of the Third 

International Seminar on Recent Language, Literature, and Local Culture Studies, 

BASA, Surakarta. http://dx.doi.org/10.4108/eai.20-9-2019.2296835 

Sedyawati, E. (1981). Pertumbuhan Seni Pertunjukan. Sinar Harapan. 

Soedarsono, R. M. (1972). Djawa dan Bali: Dua Pusat Perkembangan Drama Tari Tradisional di 

Indonesia. Gadjah Mada University Perss. 

Soedarsono, R. M. (1997). Wayang Wong: Drama Tari Ritual Kenegaraan di Keraton Yogyakarta 

(Edisi Bahasa Indonesia). Gadjah Mada University Perss. 

Soedarsono, R. M. (1999). Seni Pertunjukan Indonesia dan Pariwisata. MSPI. 

Soegihartono. (2015). Pengaruh Akulturasi Tionghoa & Jawa Dalam Perkembangan Bisnis di 

Semarang. Respons: Jurnal Etika Sosial, 20(2), 73–97. 

Soetarno. (1965). Seri Tatabahasa Indonesia. Widya Duta. 

https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882


Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 
https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882 
p63-80 

 
e-ISSN: 2621-7244 

 81 

Sriyadi. (2020a). Gaya Penyajian Tari Bedhaya Bedhah Madiun di Pura Mangkunegaran [Tesis 

Program Studi Seni Program Magister, ISI Surakarta]. 

Sriyadi. (2020b). Karakteristik Tari Bedhaya Bedhah Madiun di Pura Mangkunegaran, 

Surakarta. Nusantara Instutute Working Paper, Series 6, 1–22. 

Sriyadi. (2023). The Choreography of Bedhaya Gandakusuma Dance with Mangkunegaran 

Style: The Study of Movement Patterns. Jurnal  Seni Tari, 12(1), 1–17. 

https://doi.org/10.15294/jst.v12i1.65265 

Sriyadi. (2024). Bedhaya Anglirmendhung, a Sacred Dance at Mangkunegaran: The Study of 

Aesthetic Authority and Characteristics. Arts and Design Studies, 111, 33–49. 

Sriyadi, & Prabowo, W. S. (2018). Nilai Estetik Tari Srimpi Pandhelori di Pura 

Mangkunegaran. Greget, 17(1), 28–42. https://doi.org/10.33153/grt.v17i1.2295 

Subagyo, H. (1991). Garab Bedhayan dalam Dramatari Karya Dosen-Dosen STSI. Working 

Paper of STSI Lecturer. 

Suharti, T. (2015). Bedhaya Semang Karaton Ngayogyakarta Hadiningrat Reaktualisasi Sebuah Tari 

Pusaka. Kanisius. 

Suryadi. (2017). Kajian Tipologi Sufiks -an dalam Bahasa Indonesia. Nusa, 12(1), 27–37. 

Tasman, A. (1988). Lemah Putih Komposisi Bedoyo. STSI Surakarta. 

Tomioka, M. (2012). Women’s Dances from the Javanese Court. International Journal of 

Intangible Heritage, 7, 79–99. 

Violine, G. M., & Handayaningrum, W. (2024). Recoreography of the Bedhaya Tribuana 

Rajadewi Dance by Sunawan at the Ijo Gringsing Mojokerto Dance Stage. JISOSEPOL: 

Jurnal Ilmu Sosial Ekonomi Dan Politik, 2(2), 257–264. 

Widyastutieningrum, S. R. (2012). Revitalisasi Tari Gaya Surakarta. ISI Press. 

Yuanzhi, K. (2015). Muslim Tionghoa Cheng Ho: Misteri Perjalanan Muhibah di Nusantara. 

Yayasan Pusta Obor Indonesia. 

 

https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882

