Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 D .
https:/ /doi.org/10.29408 / tmmt.v8il1.29882 (\ /.

p63-80
VN A
e-ISSN: 2621-7244
KARAKTERISTIK TARI BEDHAYAN CHENG HO
KARYA SANGGHITA ANJALI:
STUDI TENTANG INOVASI BERSUMBER TARI TRADISI

Febika Fahrinisa !
Sriyadi 2
1 Program Studi Tari, Institut Seni Indonesia Surakarta, febifebikal7@gmail.com

2 Program Studi Tari, Institut Seni Indonesia Surakarta, yadisri375@gmail.com

Abstrak

Tari Bedhayan Cheng Ho, karya Sangghita Anjali dari Semarang, mengangkat kisah Laksamana Cheng
Ho, seorang penjelajah Tiongkok yang berperan dalam sejarah interaksi budaya antara Tiongkok dan
Nusantara, khususnya di Semarang. Harmoni budaya Jawa dan Tiongkok tercermin dalam
penyajiannya, menjadikannya representasi akulturasi budaya di wilayah tersebut. Artikel ini bertujuan
untuk mendeskripsikan karakteristik tari Bedhayan Cheng Ho sebagai inovasi berbasis tari tradisi,
khususnya Bedhaya istana. Riset ini menggunakan bentuk penelitian kualitatif dengan pendekatan
koreologi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa inovasi dalam tarian ini menciptakan ekspresi budaya
yang mencerminkan perpaduan unsur Jawa dan Tiongkok sebagai respons koreografer terhadap
konteks budaya setempat. Selain sebagai eksplorasi artistik, tari Bedhayan Cheng Ho juga
merepresentasikan dinamika akulturasi budaya di Semarang. Perpaduan budaya Jawa dan Tiongkok
menjadi karakteristik utama tarian ini, lahir dari inovasi koreografer dalam mengadaptasi dan
mengembangkan tradisi tari Bedhaya. Secara struktural, tarian ini mengintegrasikan elemen gerak bela
diri wushu dengan gerak dasar tari Jawa gaya Surakarta. Komposisinya menekankan permainan lengan,
tungkai, serta liukan torso yang dinamis, sehingga mencerminkan sintesis estetika dari kedua budaya.

Kata kunci: Bedhayan Cheng Ho, Inovasi, Karakteristik, Bedhayan

Abstract

Bedhayan Cheng Ho Dance, a work by Sangghita Anjali from Semarang, portrays the story of Admiral Cheng
Ho, a Chinese explorer who played a significant role in the historical cultural interactions between China and
the Nusantara, particularly in Semarang. The harmony between Javanese and Chinese cultures is reflected in its
presentation, making it a representation of cultural acculturation in the region. This article aims to describe the
characteristics of Bedhayan Cheng Ho Dance as an innovation rooted in traditional dance, particularly the
Bedhaya court dance. This study employs a qualitative research method with a choreological approach. The
findings indicate that innovations in this dance create a cultural expression that embodies the synthesis of
Javanese and Chinese elements, serving as the choreographer’s response to the local cultural context. Beyond its
artistic exploration, Bedhayan Cheng Ho Dance also represents the dynamics of cultural acculturation in
Semarang. The fusion of Javanese and Chinese cultural elements serves as the defining characteristic of this
dance, emerging from the choreographer’s innovation in adapting and developing the Bedhaya tradition.
Structurally, the dance integrates movements from wushu martial arts with the foundational movements of
Javanese dance, particularly the Surakarta style. Its composition emphasizes arm movements, leqwork, and
dynamic torso gestures, embodying the aesthetic synthesis of both cultures.

Keywords: Bedhayan Cheng Ho, Innovation, Characteristics, Bedhayan

63


https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882
mailto:febifebika17@gmail.com
mailto:yadisri375@gmail.com

Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 “\ &

https:/ /doi.org/10.29408/tmmt,v8i1.29882 N /,

p63-80 | Dkt |
A _—

e-ISSN: 2621-7244

Dikirim: 09 Mei 2025; Direvisi:25 Desember 2025; Diterima: 25 Desember 2025

64


https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882

Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 = -
https:/ /doi.org/10.29408 / tmmt.v8i1.29882 q’\ /",
p63-80 | '

AR A
e-ISSN: 2621-7244

PENDAHULUAN

Tari Bedhayan Cheng Ho merupakan karya koreografer Sangghita Anjali yang berdomisili
di Kota Semarang. Tarian ini diciptakan pada tahun 2022 dan pertama kali dipentaskan di
Taman Budaya Jawa Tengah, Surakarta. Mengadopsi bentuk garap baru, tarian ini terinspirasi
dari genre tari Bedhayan, yang secara historis berkembang dalam lingkungan istana di Jawa,
khususnya di kalangan penerus Dinasti Mataram Islam (Rahapsari, 2021; Tomioka, 2012).
Tari Bedhaya umumnya dibawakan oleh tujuh atau sembilan penari perempuan dan memiliki
kedudukan istimewa dalam budaya istana Jawa. Secara simbolis, tarian ini berkaitan erat
dengan legitimasi kekuasaan raja, berfungsi sebagai representasi kewibawaan dan kebesaran
penguasa, serta secara tradisional hanya boleh dipentaskan di lingkungan istana (Adji, 2016;
Putri dkk., 2015). Namun, seiring dengan perkembangan zaman, batasan tersebut mengalami
pelonggaran, memungkinkan tari Bedhaya untuk ditampilkan di luar istana. Dalam satu
dekade terakhir, tari Bedhaya juga menjadi sumber inspirasi dalam penciptaan tari
kontemporer yang semakin berkembang. Dalam konteks ini, tari Bedhayan Cheng Ho
merepresentasikan inovasi terhadap tradisi tari Bedhaya istana, dengan mengadaptasi unsur-
unsur tradisional ke dalam bentuk yang lebih dinamis dan kontekstual.

Tari Bedhayan Cheng Ho mengangkat kisah Laksamana Cheng Ho, seorang penjelajah asal
Tiongkok yang berperan penting dalam sejarah hubungan budaya antara Tiongkok dan
Nusantara, khususnya di wilayah Semarang. Putra, Tontowi, dan Susanto (2018) menyatakan
bahwa Laksamana Cheng Ho berkontribusi dalam penyebaran Islam di Semarang melalui
jalur perkawinan, perdagangan, dan pertukaran budaya. Sejalan dengan itu, Soegihartono
(2015) menjelaskan bahwa interaksi antara masyarakat Tionghoa dan Jawa di Semarang
mencerminkan warisan budaya yang ditinggalkan oleh Cheng Ho. Selain itu, Yuanzhi (2015)
menegaskan bahwa Cheng Ho, sebagai penjelajah Muslim dari Tiongkok, memiliki peran
krusial dalam membangun hubungan budaya antara Tiongkok dan Kepulauan Melayu,
khususnya di Semarang. Dengan demikian, keberadaan Laksamana Cheng Ho menjadi salah
satu faktor utama yang memperkuat akulturasi budaya Jawa dan Tiongkok di Semarang.

Kota Semarang, yang sejak lama menjadi pusat akulturasi budaya Jawa dan Tiongkok,
menjadi sumber inspirasi bagi Sangghita Anjali dalam menciptakan karya tari Bedhayan
Cheng Ho. Tarian ini mengangkat narasi sejarah kedatangan Laksamana Cheng Ho yang
pernah singgah di Gedung Batu Sam Poo Kong, sebuah situs bersejarah di Semarang yang
hingga kini merepresentasikan persinggungan budaya Jawa dan Tiongkok (Marcella, 2014).
Melalui perpaduan estetika gerak tari Jawa dengan unsur-unsur budaya Tiongkok, Bedhayan
Cheng Ho tidak hanya menghadirkan inovasi dalam tari tradisi, tetapi juga merefleksikan
harmoni budaya yang telah terjalin selama berabad-abad di kota tersebut.

Harmoni budaya antara Jawa dan Tiongkok tercermin dalam bentuk penyajian tari
Bedhayan Cheng Ho. Secara struktural, tarian ini menggabungkan elemen gerak bela diri wushu
dengan gerak dasar tari tradisi Jawa, khususnya gaya Surakarta. Komposisi geraknya
mengutamakan permainan lengan, tungkai, serta liukan torso yang dinamis, mencerminkan
perpaduan estetika dari kedua budaya. Dalam menciptakan karya ini, Sangghita Anjali

65


https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882

Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 = -
https:/ /doi.org/10.29408 / tmmt.v8i1.29882 q’\ /",
p63-80 | '

AR A
e-ISSN: 2621-7244

berupaya menyesuaikan dengan perkembangan zaman, khususnya dalam seni tari, dengan
tetap berpijak pada gerak tradisional yang dikembangkan ke dalam bentuk gerak
kontemporer. Ekspresi tubuh yang ditampilkan oleh para penari menggambarkan semangat
yang selaras dengan konsep penciptaan tarian ini, menghadirkan nuansa dinamis sekaligus
penuh makna.

Tari Bedhayan Cheng Ho karya Sangghita Anjali merepresentasikan inovasi dalam genre
tari bedhayan, menghadirkan bentuk pertunjukan yang berbeda dari tradisi Bedhaya yang
berkembang di lingkungan istana. Perubahan dalam karya ini mencerminkan dinamika seni
pertunjukan yang terus berkembang seiring dengan perubahan zaman. Violine dan
Handayaningrum (2024) menegaskan bahwa meskipun secara historis tari Bedhaya erat
kaitannya dengan seni istana, interpretasi modernnya kini semakin berkembang di luar
lingkungan keraton. Sawitri dkk. (2016) juga menyatakan bahwa dalam era globalisasi, para
seniman di luar keraton melakukan inovasi terhadap tari bedhaya, yang tidak lagi berfokus
pada aspek kesakralan, melainkan lebih menyesuaikan diri dengan dinamika pasar dan
kebutuhan industri seni pertunjukan. Dengan demikian, tari Bedhayan Cheng Ho tidak hanya
merefleksikan inovasi dalam tari tradisi, tetapi juga menunjukkan bagaimana transformasi
budaya dapat memperkaya khazanah seni pertunjukan di era kontemporer.

Artikel ini bertujuan untuk mendeskripsikan karakteristik tari Bedhayan Cheng Ho
sebagai hasil inovasi yang bersumber pada tari tradisi, khususnya Bedhaya yang
berkembang di lingkungan istana. Inovasi dalam tarian ini tampak pada bentuk
penyajiannya yang berbeda dari tari Bedhaya istana, sekaligus merepresentasikan
harmonisasi budaya Jawa dan Tiongkok yang telah lama berkembang di Semarang,
terutama melalui jejak sejarah Laksamana Cheng Ho. Inovasi dalam tari tradisi memiliki
kedudukan yang signifikan dalam merespons dinamika masyarakat yang terus berubah,
terutama dalam konteks industri budaya. Melalui inovasi tersebut, tari Bedhayan Cheng Ho
menunjukkan bahwa tari tradisi dapat menjadi sumber inspirasi bagi penciptaan karya tari
kontemporer yang relevan dengan kondisi sosial dan budaya masyarakat setempat. Dalam
hal ini, Semarang sebagai tempat tinggal koreografer menjadi latar yang mendukung
penciptaan karya yang merefleksikan harmonisasi budaya Jawa dan Tiongkok, salah
satunya melalui sejarah perjalanan Laksamana Cheng Ho.

METODE PENELITIAN

Riset ini menggunakan bentuk penelitian kualitatif dengan pendekatan koreologi, yang

menitikberatkan pada analisis koreografi untuk mengkaji karakteristik tari Bedhayan Cheng Ho

sebagai hasil inovasi. Pendekatan ini dipilih karena karakteristik suatu tarian dapat

diidentifikasi melalui berbagai aspek koreografi yang menyertainya. Karakteristik suatu tarian

dapat diamati melalui elemen-elemen koreografi, seperti pola gerak, jumlah penari, formasi

dan pola lantai, tata rias dan busana, serta musik yang digunakan. Dengan demikian,

pendekatan koreologi memungkinkan analisis yang komprehensif terhadap berbagai inovasi

yang telah diterapkan dalam penciptaan tari Bedhayan Cheng Ho, yang membentuk

66


https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882

Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 D -
https:/ /doi.org/10.29408 / tmmt.v8il1.29882 (\ /)
p63-80 | '

oy A
e-ISSN: 2621-7244

karakteristiknya dan memberikan pemahaman mendalam tentang transformasi tari tradisi
dalam konteks seni pertunjukan kontemporer.

Penelitian ini menerapkan metode perbandingan dalam menganalisis data dengan
mengamati berbagai bentuk tari Bedhaya serta karya tari baru yang terinspirasi dari tradisi
bedhaya. Pendekatan ini bertujuan untuk mengidentifikasi ciri khas yang membedakan tari
Bedhayan Cheng Ho dari tari Bedhaya lainnya, khususnya tari Bedhaya tradisi. Untuk memahami
bentuk dasar tari bedhaya, penelitian ini mengacu pada tari Bedhaya yang berkembang di
Keraton Kasunanan Surakarta sebagai representasi tradisi. Selanjutnya, dalam menganalisis
karakteristik tari Bedhayan Cheng Ho karya Sangghita Anjali, penelitian ini juga
membandingkannya dengan tari Bedhayan Angger-angger Sewelas, tari Bedhaya Sarpa Rodra, dan
tari Bedhayan Murbeng Rat, yang merupakan karya inovatif yang terinspirasi dari tari bedhaya.
Melalui pendekatan ini, penelitian ini diharapkan dapat mengidentifikasi karakteristik unik
Tari Bedhayan Cheng Ho dalam konteks inovasi tari tradisi.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Tari Bedhaya di Lingkungan Istana

Tari Bedhaya merupakan salah satu genre tari Jawa yang dikategorikan sebagai tarian
kelompok dan umumnya dibawakan oleh tujuh atau sembilan penari perempuan dengan pola
gerak tari putri. Koentjaraningrat (1984) dan Soedarsono (1997) mengungkapkan bahwa Bedhaya
merupakan komposisi tari putri yang secara tradisional ditampilkan oleh tujuh atau sembilan
penari. Menurut Serat Wedhaprandangga, istilah Bedhaya berasal dari kata ambadhaya, yang berarti
menari dalam formasi berbaris dengan iringan Gamelan Lokananta, khususnya gendhing
kemanak, serta puisi metris sekar kawi atau sekar ageng (Pradjapangrawit, 1990). Namun, dalam
perkembangannya, tari Bedhaya tidak hanya diiringi oleh gendhing kemanak, tetapi juga dapat
menggunakan pradangga atau gamelan ageng sebagai pengiring (Brakel-Papenhuyzen, 1988;
Pradjapangrawit, 1990).

Tari Bedhaya merupakan tari putri yang memiliki keterkaitan erat dengan konsep kesuburan
dalam kepercayaan masyarakat Jawa. Tarian ini berfungsi sebagai bentuk persembahan dan
pemujaan kepada Dewa Siwa serta merepresentasikan kesuburan dan kemakmuran, yang
dahulu dipentaskan oleh para devada¢i atau endhang (gadis pertapaan) (Hadiwidjojo, 1981;
Helsdingen, 1925; Sedyawati, 1981; Soedarsono, 1999). Dalam konteks ini, Bedhaya dianggap
sebagai bagian dari ajaran Syiwaisme dalam agama Hindu, yang mengajarkan konsep lingga dan
yoni sebagai simbol maskulin dan feminin. Kesatuan antara lingga dan yoni melambangkan
kesejahteraan dan kesuburan bagi rakyat (Prihatini dkk., 2007). Berdasarkan simbolisme
tersebut, tarian Bedhaya, yang dibawakan oleh penari perempuan dengan gerakan anggun serta
mengenakan kostum kampuhan —yang diyakini sebagai desain kostum awal dalam tari Bedhaya
dan menyerupai busana pengantin putri —merepresentasikan yoni, sementara raja yang diyakini
sebagai pemilik tari Bedhaya berperan sebagai lingga.

Sebagai salah satu genre tari yang berkembang di istana, Bedhaya memiliki karakteristik
utama dalam koreografi kelompok, terutama dalam penerapan gerak rampak, yaitu keseragaman

67


https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882

Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 D -
https:/ /doi.org/10.29408 / tmmt.v8il1.29882 (\ /)
p63-80 | '

oy A
e-ISSN: 2621-7244

gerak yang dilakukan secara serempak oleh para penari. Sriyadi (2023), dalam studinya
mengenai tari Bedhaya Gandakusuma, menegaskan bahwa gerak rampak merupakan ciri khas
utama tari Bedhaya yang berperan penting dalam mengungkapkan makna dan esensi tarian
secara visual. Pendapat ini sejalan dengan Tasman (1988), yang menekankan bahwa tari Bedhaya
sangat mengutamakan komposisi gerak yang seragam dalam ruang, sehingga menciptakan
estetika khas yang memperkuat daya tariknya. Keseragaman gerak dalam tari Bedhaya tidak
hanya berfungsi sebagai elemen estetis, tetapi juga menjadi media dalam merepresentasikan
karakter atau narasi yang ingin disampaikan. Dengan demikian, sebagai bentuk tari kelompok,
tari Bedhaya menitikberatkan ekspresi artistiknya pada harmoni gerak yang serempak.

Tari Bedhaya Sanga, yang dibawakan oleh sembilan penari, merefleksikan konsep kosmologi
Jawa yang berlandaskan keseimbangan antara makrokosmos (alam semesta) dan mikrokosmos
(kehidupan manusia). Dalam pemahaman kosmologi Jawa, kesejahteraan dan harmoni hanya
dapat dicapai apabila manusia mampu menyelaraskan dirinya dengan alam semesta serta
menjaga keseimbangan antara keduanya (Heine-Geldern, 1982; Sriyadi, 2020a). Jumlah sembilan
dalam Bedhaya Sanga memiliki makna simbolis yang mendalam, merepresentasikan keteraturan
semesta dan prinsip pengendalian diri. Dari perspektif makrokosmos, sembilan penari
melambangkan unsur-unsur alam, seperti bintang, bulan, matahari, langit, bumi, air, api, angin,
dan kehidupan (Prabowo, 1990). Selain itu, angka sembilan juga mengacu pada sembilan arah
mata angin — pusat, timur, tenggara, selatan, barat daya, barat, barat laut, utara, dan timur laut—
yang dalam kepercayaan Jawa diasosiasikan dengan kekuatan dewa tertentu (Kartika, 2007).
Sementara itu, dalam konsep mikrokosmos, sembilan penari merepresentasikan babahan hawa
sanga, yaitu sembilan lubang dalam tubuh manusia yang menjadi simbol hawa nafsu, terdiri dari
mulut, mata, lubang hidung, telinga, dubur, dan alat kelamin (Suharti, 2015). Dengan demikian,
Bedhaya Sanga tidak hanya mencerminkan prinsip keseimbangan kosmos, tetapi juga menjadi
representasi filosofis tentang pentingnya pengendalian diri dalam kehidupan manusia.

Dalam Bedhaya Sanga, setiap penari memegang peran simbolis yang merepresentasikan
aspek pengendalian diri dalam upaya mencapai keseimbangan kosmos. Dalam tradisi tari
Bedhaya gaya Surakarta, peran-peran tersebut mencakup batak (kepala, simbol akal dan jiwa),
endhel ajeg (nafsu atau keinginan hati), jangga (leher), apit ngajeng (lengan kanan), apit wingking
(lengan kiri), dhadha (dada), endhel weton (tungkai kanan), apit meneng (tungkai kiri), dan buncit
(organ reproduksi) (Prabowo, 1990). Di antara peran-peran ini, batak dan endhel ajeg memiliki
makna paling mendalam karena merepresentasikan dialektika antara akal dan hawa nafsu.
Dalam struktur dramatik tari bedhaya, sering kali terdapat adegan yang menggambarkan
pertarungan antara batak dan endhel ajeg, yang melambangkan dinamika pertarungan batin
manusia antara rasionalitas dan dorongan instingtif. Konsep ini menegaskan prinsip dualitas
dalam kehidupan: jika akal mampu mengendalikan nafsu, manusia akan mencapai
kebijaksanaan dan keseimbangan. Kesatuan dari dua kekuatan yang berlawanan ini dikenal
sebagai loro-loroning atunggal atau curiga manjing warangka, yang dalam ranah spiritual dimaknai
sebagai proses nyawiji — pencapaian harmoni antara jasmani dan rohani (Brongtodiningrat, 1981;
Sriyadi & Prabowo, 2018).

68


https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882

Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 “~ ~
https:/ /doi.org/10.29408 / tmmt.v8il1.29882 -\ /,
p63-80 g |

y N A

e-ISSN: 2621-7244

Tari Bedhaya memiliki struktur formasi yang telah ditetapkan, dikenal sebagai rakit, yang
berorientasi pada pola berbaris atau berjajar (Pradjapangrawit, 1990; Suharti, 2015). Setiap
penari menempati posisi spesifik sesuai dengan perannya, terutama dalam rakit montor mabur
dan rakit tiga-tiga, yang menjadi komposisi utama dan lazim digunakan dalam pertunjukan tari
bedhaya. Rakit montor mabur merepresentasikan anatomi tubuh manusia, dengan susunan yang
mencerminkan hubungan simbolis antara peran-peran dalam tari. Formasi ini memiliki berbagai
variasi, seperti posisi apit ngajeng dan apit wingking di sisi kiri endhel ajeg, iring-iringan, ajeng-
ajengan, serta perbedaan level, di mana tiga penari dalam posisi jengkeng sementara lainnya
berdiri. Variasi ini menggambarkan konflik antara batak dan endhel ajeg, yang melambangkan
pertarungan antara akal dan hawa nafsu.

@
06 666| 06666
® °° 5

(©) (d)

Gambar 1. (a) Rakit montor mabur, (b) rakit montor mabur dengan posisi apit ngajeng dan apit wingking
berada di sisi kiri endhel ajeg (supit urang), (c) iring-iringan kiwa, (d) (e) iring-iringan dengan variasi level,
di mana tiga penari jengkeng sementara yang lain berdiri!

(Sumber: Fahrinisa, 2025)

®
®

® ®
@ ®
® ® 6

Gambar 2. Rakit tiga-tiga yang lazim digunakan dalam tari bedhaya

1 Keterangan angka berkaitan dengan peranan masing-masing penari dalam tari bedhaya, (1) Endhel ajeg, (2) Batak,
(3) Gulu, (4) Dhadha, (5) Buncit, (6) Endhel weton, (7) Apit ngajeng, (8) Apit wingking, dan (9) Apit meneng

69


https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882

Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 “~ ~
https:/ /doi.org/10.29408 / tmmt.v8il1.29882 -\ /,
p63-80 g |

y N A

e-ISSN: 2621-7244

(Sumber: Fahrinisa, 2025)

Sementara itu, rakit tiga-tign mencerminkan prinsip keseimbangan atau equilibrium, yang
menjadi esensi dalam tari Bedhaya istana. Dalam formasi ini, sembilan penari tersusun dalam
pola tiga baris dari berbagai sudut pandang—depan, belakang, maupun samping—
melambangkan konsep kesatuan atau manunggal. Formasi ini umumnya digunakan sebagai
bagian penutup setelah rakit perangan, yang menggambarkan konflik antara kebaikan dan
keburukan dalam diri manusia. Melalui rakit tiga-tiga, keseimbangan antara hawa nafsu dan akal
pikiran divisualisasikan, menegaskan pencapaian harmoni kosmos sebagai inti dari filosofi tari
Bedhaya (Sriyadi, 2024).

Sebagai bagian dari budaya Jawa, tari Bedhaya diiringi oleh gendhing yang dimainkan dengan
gamelan, di mana awalnya menggunakan gendhing kemanak dengan lima instrumen utama:
kemanak, kethuk, kenong, kendhang, dan gong (Pradjapangrawit, 1990). Seiring perkembangannya,
penggunaan pradangga atau gamelan ageng dengan susunan instrumen yang lebih kompleks
mulai diterapkan. Struktur gendhing dalam tari Bedhaya terdiri atas merong, inggah, serta ladrang
dan/atau ketawang, dengan merong dan inggah sebagai bagian utama (Sriyadi, 2020b). Selain itu,
gendhing dalam tari Bedhaya juga dilengkapi dengan sindhenan, yang berperan sebagai elemen
vokal utama dalam menyampaikan esensi tarian secara verbal (Brakel-Papenhuyzen, 1988;
Pamardi, 2017). Oleh karena itu, syair dalam bentuk kidung sekar kawi atau sekar ageng menjadi
bagian integral dari tari bedhaya, memperkuat ekspresi makna yang terkandung dalam
pertunjukan (Sriyadi, 2020b).

Gambar 3. Beberapa desain kostum yang lazim digunakan dalam tari bedhaya, (a) desain kostum
kampuhan dengan hiasan kepala gelung bokor mengkurep, (b) desain kostum kampuhan dengan hiasan
kepala gelung ageng (c) desain kostum mekak dengan hiasan kepala jamang, (d) desain kostum baju
rompi tanpa lengan dengan hiasan kepala jamang

70


https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882

Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 D -
https:/ /doi.org/10.29408 / tmmt.v8il1.29882 (\ /)
p63-80 | '

oy A
e-ISSN: 2621-7244

(Sumber: Fahrinisa, 2025)

Pola gerak dalam tari Bedhaya bersifat abstrak dan sarat makna simbolis, sebagaimana
dijelaskan oleh Koentjaraningrat (1984), yang menekankan bahwa abstraksi merupakan
karakteristik utama tari ini, di mana gerakannya tidak secara eksplisit merepresentasikan
perilaku manusia. Soedarsono (1972) juga menegaskan bahwa tari Bedhaya mengutamakan pola
gerak yang simbolis dan halus, sehingga maknanya tidak dapat dipahami secara langsung.
Lelyveld (1993) lebih lanjut menghubungkan sifat abstrak ini dengan tradisi seni Hindu, yang
tidak didasarkan pada observasi visual, melainkan pada konsepsi mistik yang hanya dapat
dipahami melalui penghayatan batin.

Tata rias dalam tari Bedhaya terdiri dari dua jenis, yaitu paes ageng dan corrective makeup.
Dalam hal tata rambut, terdapat beberapa variasi, seperti gelung bokor mengkurep, gelung ageng,
kadal menek, irah-irahan, dan jamang. Tata rias paes ageng umumnya dipadukan dengan gelung
bokor mengkurep, sementara corrective makeup dapat digunakan untuk seluruh variasi tata rambut
yang lazim digunakan dalam tari bedhaya. Sementara itu, tata busana tari Bedhaya memiliki tiga
model utama, yaitu kampuh, mekak, dan baju rompi tanpa lengan. Kombinasi paes ageng, gelung bokor
mengkurep, dan busana kampuh merupakan desain awal tata rias dan busana tari bedhaya, yang
memiliki kemiripan dengan busana pengantin putri dalam kebudayaan Jawa.

Tari Bedhayan: Inovasi dalam Tradisi Tari Bergenre Bedhaya di Istana

Tari bedhaya, sebagai genre seni pertunjukan istana yang sarat dengan nilai estetika, telah
mendorong lahirnya berbagai inovasi tari, salah satunya adalah tari bedhayan. Inovasi ini
muncul setelah tari Bedhaya mulai dipentaskan di luar lingkungan keraton yang secara
konseptual tetap berakar pada tradisi tari Bedhaya (Kandiraras, 2022). Secara etimologis, istilah
bedhayan berasal dari kata Bedhaya yang memperoleh sufiks -an, yang dapat memiliki makna
menyerupai atau meniru sesuatu (Suryadi, 2017). Sejalan dengan hal tersebut, Soetarno (1965)
menjelaskan bahwa dalam konteks ukuran atau bentuk, sufiks -an menunjukkan makna
tiruan atau sesuatu yang serupa. Dengan demikian, bedhayan dapat dipahami sebagai
representasi baru dari Bedhaya yang meniru dan mengadaptasi beberapa unsurnya. Namun,
secara kualitas, bedhayan memiliki perbedaan mendasar dengan Bedhaya karena hanya
mengambil sebagian elemen dari tarian aslinya, sehingga dapat dikategorikan sebagai seri-
Bedhaya (Kandiraras, 2022).

Dalam konteks dramatari, bedhayan merujuk pada adegan tari yang menampilkan
sekelompok penari dengan gerak tari putri yang dilakukan secara serempak (Subagyo, 1991).
Adegan ini berfungsi sebagai bagian integral dari narasi utama, menjaga kesinambungan
dramatik dalam pertunjukan. Di luar dramatari, bedhayan berkembang menjadi bentuk tari
tersendiri yang berakar pada tradisi tari bedhaya, yang tidak bergantung pada struktur
dramatari yang lebih luas. Selain itu, istilah bedhayan juga digunakan dalam ranah karawitan
Jawa, khususnya dalam teknik penyajian gendhing pengiring tari bedhaya. Kandiraras (2022)
menyebut lampah bedhayan sebagai komposisi musik khusus yang mengiringi berbagai varian
tari bedhaya, seperti Gendhing Bedhayan Duradasih untuk Bedhaya Duradasih, Gendhing Bedhayan

71


https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882

Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 D -
https:/ /doi.org/10.29408 / tmmt.v8il1.29882 (\ /)
p63-80 | '

oy A
e-ISSN: 2621-7244

Pangkur untuk Bedhaya Pangkur, dan Gendhing Bedhayan Miyanggong untuk Bedhaya
Miyanggong. Namun, dalam karawitan, bedhayan terbatas pada aspek musikal tanpa
keterkaitan langsung dengan unsur tari. Sebaliknya, tari bedhayan menempatkan pola gerak
sebagai elemen utama dengan dukungan musikal dan estetika yang lebih kompleks.

Sebagai bentuk adaptasi dari tari bedhaya, tari bedhayan mengintegrasikan beberapa
elemen dari tarian asalnya. Kandiraras (2022) menyatakan bahwa meskipun bedhayan
merupakan bentuk tari baru yang berdiri sendiri, struktur dan estetikanya tetap merujuk pada
konsep Bedhaya melalui adaptasi beberapa unsurnya, seperti pola gerak, jumlah penari, jenis
musik, pola lantai, dan kostum. Sawitri dkk. (2016) juga menegaskan bahwa bedhayan
mengadopsi beberapa aspek dari bedhaya, termasuk tata rias dan busana, pola gerak, serta
pola lantai. Oleh karena itu, meskipun berkembang sebagai entitas baru, tari bedhayan tetap
berorientasi pada Bedhaya melalui berbagai penyesuaian terhadap elemen-elemennya.

Sebagai sebuah bentuk tari baru, bedhayan menitikberatkan keseragaman pola gerak
rampak sebagai elemen utama dalam ekspresi artistiknya. Rahmani (2021) menjelaskan bahwa
tari bedhayan lebih berorientasi pada koreografi kelompok yang mengedepankan keselarasan
gerak dan musikalitas. Senada dengan itu, Kandiraras (2022) dan Subagyo (1991) menegaskan
bahwa bedhayan merupakan tari kelompok dengan komposisi seragam, baik dalam pola gerak
maupun desain kostum. Dengan demikian, meskipun merupakan adaptasi dari tari bedhaya,
bedhayan tetap mempertahankan karakteristik utamanya sebagai tarian kelompok yang
mengutamakan harmoni gerak yang serempak sebagai kekuatan utama dalam berekspresi.

Tari bedhayan tetap mempertahankan karakteristik tari Bedhaya sebagai tari kelompok,
tetapi mengalami berbagai inovasi yang membedakannya dari tari Bedhaya tradisional.
Meskipun masih mengadaptasi beberapa elemen dalam tari bedhaya, bedhayan berkembang
dengan gaya pertunjukan yang lebih bebas. Dalam tari bedhayan, tidak adanya batasan dalam
eksplorasi kreatif, sehingga memungkinkan variasi dalam pola gerak, desain kostum, formasi,
pola lantai, dan musik tari. Sawitri dkk. (2016) menuturkan bahwa kebebasan kreativitas dan
imajinasi koreografer mendorong perubahan signifikan dalam tari bedhayan, menjadikannya
berbeda dari tari Bedhaya di lingkungan keraton yang memiliki berbagai tata aturan normatif.
Dengan demikian, kehadiran tari bedhayan merepresentasikan sebuah revolusi artistik yang
membuka ruang bagi inovasi dan ekspresi kreatif para seniman tanpa terikat pada tata aturan
normatif pada tari Bedhaya tradisi.

Dalam penciptaan tari bedhayan, prinsip-prinsip normatif yang menjadi ciri khas tari
Bedhaya sering kali tidak sepenuhnya diterapkan, terutama dalam penentuan peran masing-
masing penari. Dalam tari bedhaya, setiap penari memiliki peran yang melekat pada konsep
kosmologi Jawa, di mana formasi atau rakit seperti rakit montor mabur dan rakit tiga-tiga
disusun secara spesifik berdasarkan prinsip tersebut. Namun, dalam berbagai bentuk tari
bedhayan, aspek ini tidak lagi menjadi acuan utama. Misalnya, dalam tari Bedhayan
Ajanggayung, Bedhayan Angger-angger Sewelas, Bedhaya Sarpa Rodra, dan Bedhayan Murbeng Rat,
struktur visual masih mencerminkan karakteristik tari kelompok seperti dalam tari bedhaya,

72


https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882

Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 - [~
https:/ /doi.org/10.29408 / tmmt.v8i1.29882 NA\ [
P63-80 | Dl |

A A

e-ISSN: 2621-7244

tetapi secara substansial telah meninggalkan konsep kosmologi yang mengatur distribusi
peran serta formasi atau rakit dalam tari Bedhaya tradisional.

Tari bedhayan menghadirkan inovasi yang menonjol, khususnya dalam aspek visual,
sehingga membedakannya secara signifikan dari tari bedhaya. Salah satu perbedaan utama
terletak pada pengembangan desain kostum dan hiasan kepala yang lebih bervariasi.
Misalnya, tari Bedhayan Murbeng Rat menampilkan modifikasi pada elemen hiasan kepala,
sementara tari Bedhaya Sarpa Rodra menunjukkan inovasi dalam desain busana dan aksesori
kepala. Demikian pula, tari Bedhayan Ajanggayung menghadirkan pembaruan dalam tampilan
kostum yang berbeda dari tradisi tari bedhaya. Variasi ini mencerminkan bahwa penciptaan
tari bedhayan lebih berfokus pada eksplorasi visual sebagai bentuk ekspresi artistik yang
memperkaya pengalaman estetis penonton.

Gambar 4. (a) Tari Bedhayan Ajanggayung, (b) Tari Bedhaya Murbeng Rat, (c) Tari Bedhayan Anger-anger
Sewelas, (d) Tari Bedhaya Sarpa Rodra
(Sumber: Fahrinisa, 2025)

Inovasi dalam pola gerak menjadi aspek utama yang membedakan antara tari bedhayan
dengan tari bedhaya. Jika tari Bedhaya di lingkungan istana menampilkan gerak tari putri
dengan nuansa religius dan simbolisme kesuburan, tari bedhayan justru menawarkan
fleksibilitas dalam komposisi penari serta eksplorasi gerak. Tidak hanya dibawakan oleh
penari perempuan, tari bedhayan juga memungkinkan keterlibatan penari laki-laki dengan
penerapan gerak tari putra alus, seperti yang terlihat dalam tari Bedhayan Angger-angger
Sewelas yang memadukan elemen gerak tari putra alus dan putri. Selain itu, tari Bedhaya Sarpa
Rodra menghadirkan inovasi dengan memperbesar volume gerak serta menonjolkan lekuk
tubuh, yang dalam tari Bedhaya istana justru dibatasi oleh norma estetika dan etika

73


https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882

Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 = -
https:/ /doi.org/10.29408 / tmmt.v8i1.29882 q’\ /",
p63-80 | '

AR A
e-ISSN: 2621-7244

perempuan Jawa (Lokanantasari & Slamet, 2017). Sementara itu, tari Bedhaya Murbeng Rat
memperkaya ekspresi artistik dengan menggabungkan gerak tari tradisi Jawa gaya Surakarta
dengan elemen tari Bali serta iringan gamelan Bali yang memiliki karakter musikal khas
(Maryono & Setiyastuti, 2024). Berbagai inovasi ini menunjukkan bahwa tari bedhayan tidak
hanya memperluas kemungkinan ekspresi gerak, tetapi juga menghadirkan pengalaman
estetis yang lebih dinamis dan beragam.

Aspek musikal dalam tari bedhayan lebih dinamis dibandingkan tari bedhaya, yang secara
tradisional menggunakan gamelan Jawa dengan struktur gendhing garap bedhayan. Struktur ini
umumnya terdiri atas bagian merong, inggah, serta gendhing bentuk ladrang dan/atau ketawang.
Sebaliknya, tari bedhayan menyesuaikan komposisi musik dengan konsep artistik yang ingin
dihadirkan, sehingga memungkinkan eksplorasi yang lebih luas. Dalam beberapa
pertunjukan, tari bedhayan bahkan hanya mengandalkan satu bentuk gendhing, berbeda dari
tari Bedhaya yang biasanya menggabungkan beberapa bentuk gendhing dalam satu repertoar.
Selain itu, inovasi dalam tari bedhayan juga mencakup penggunaan komposisi musik modern
dengan memasukkan instrumen di luar gamelan Jawa, yang memperkaya dimensi auditif dan
memperluas kemungkinan ekspresi musikal dalam pertunjukan.

Tari bedhayan, sebagai pengembangan dari tari bedhaya, mengalami transformasi yang
mendasar akibat kebebasan dalam eksplorasi kreatif dan inovasi. Tidak seperti tari Bedhaya
yang terikat pada tata aturan normatif yang ketat, tari bedhayan menawarkan ruang
eksperimentasi yang lebih luas bagi koreografer dalam menciptakan bentuk dan struktur
pertunjukan. Meskipun mempertahankan prinsip koreografi kelompok sebagai karakteristik
utama, tari bedhayan tidak lagi harus mengikuti pola gerak, formasi, atau sistem musikal yang
lazim digunakan dalam tari bedhaya. Perubahan ini mencerminkan pergeseran nilai estetika
dari tradisi yang bersifat sakral dan simbolis menuju ekspresi seni yang lebih dinamis dan
kontekstual. Dengan demikian, tari bedhayan tidak sekadar menjadi tiruan dari tari bedhaya,
melainkan telah berkembang menjadi bentuk tari baru yang mandiri dengan karakteristik
yang lebih fleksibel dan adaptif terhadap perubahan zaman.

Karakteristik Tari Bedhayan Cheng Ho sebagai Bentuk Inovasi dari Tari Bedhaya

Tari Bedhayan Cheng Ho merupakan sebuah karya tari baru yang mengadaptasi pola garap
dari tari bedhaya. Seperti halnya tari bedhaya, tarian ini disajikan dalam bentuk tari kelompok
dengan melibatkan sembilan penari perempuan. Karya tari ini menekankan keseragaman
pola gerak melalui penerapan pola gerak rampak yang dilakukan secara serempak oleh
seluruh penari, sehingga menghasilkan kesatuan visual yang harmonis. Pendekatan ini
selaras dengan konsep garap dalam tari bedhaya. Selain itu, kesamaan dengan tari Bedhaya juga
terlihat pada desain kostum yang seragam bagi semua penari, yang lazim digunakan dalam
tradisi tari bedhaya.

Meskipun konsep garap tari Bedhayan Cheng Ho berorientasi pada tari Bedhaya tradisi
yang berkembang di lingkungan istana, bentuk dan karakteristik penyajiannya menunjukkan
perbedaan yang signifikan. Salah satu perbedaan utama terletak pada peranan para penari.

74


https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882

Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 D -
https:/ /doi.org/10.29408 / tmmt.v8il1.29882 (\ /)
p63-80 | '

oy A
e-ISSN: 2621-7244

Dalam tari bedhaya, setiap penari memiliki peranan khusus yang berkaitan dengan konsep
pengendalian dan keseimbangan kosmos dari perspektif masyarakat Jawa sebagai bagian dari
esensi tarian. Namun, dalam Bedhayan Cheng Ho, peranan yang lazim digunakan dalam tari
bedhayan tersebut tidak diterapkan, sehingga para penari tidak memiliki kedudukan yang
berbeda sebagaimana dalam tari bedhaya.

Dalam tari Bedhayan Cheng Ho, meskipun mengadaptasi pola garap tari bedhaya,
penerapan rakit atau formasi dalam tarian ini mengalami modifikasi yang cukup signifikan.
Pada tradisi tari Bedhaya istana, rakit seperti rakit montor mabur dan rakit tiga-tign memiliki
keterkaitan erat dengan konsep kosmologi Jawa, di mana setiap formasi dan peranan penari
memiliki makna filosofis yang mendalam. Namun, dalam Bedhayan Cheng Ho, struktur
formasi khas tari Bedhaya tidak digunakan, sehingga aspek rakit yang menjadi karakteristik
utama tari Bedhaya tidak lagi menjadi elemen dominan. Sebagai gantinya, tarian ini
menghadirkan formasi yang lebih dinamis dan bervariasi, disesuaikan dengan konsep artistik
serta eksplorasi kreatif koreografer, tanpa terikat pada aturan normatif yang berkaitan dengan
keseimbangan dan pengendalian diri dalam perspektif kosmologi Jawa.

Konsep keseimbangan dan pengendalian diri dalam perspektif kosmologi Jawa
merupakan esensi utama yang diungkapkan dalam tari bedhaya. Meskipun beberapa tarian
Bedhaya mengusung narasi tertentu, seperti kisah Babad, Panji, Mahabharata, atau Ramayana,
substansi utamanya tetap berpusat pada nilai keseimbangan dan pengendalian diri (Hughes-
Freeland, 2009; Widyastutieningrum, 2012). Brontodiningrat (1981) menegaskan bahwa tari
Bedhaya pada hakikatnya merepresentasikan prinsip keseimbangan. Sementara itu,
Pudjasworo (1982) dan Suharti (2015) mengungkapkan bahwa bentuk dan struktur rakit
dalam tari Bedhaya cenderung seragam, dengan variasi yang lebih banyak ditemukan pada
pola gerak dan desain kostum. Hal ini berkaitan dengan konsepsi utama yang diusung oleh
tari bedhaya, yakni pengendalian diri dan keseimbangan kosmos. Dengan demikian, nilai
keseimbangan dan pengendalian diri menjadi inti dari esensi yang diungkapkan dalam tari
bedhaya, meskipun dalam beberapa kasus tarian ini dibingkai dalam suatu cerita.

Tari Bedhayan Cheng Ho meskipun merujuk pada tari Bedhaya sebagai dasar dalam
penggarapannya, tarian ini secara eksplisit tidak sepenuhnya mencerminkan esensi tari
bedhaya, yang pada dasarnya mengungkapkan nilai keseimbangan dan pengendalian diri
berdasarkan konsep kosmologi Jawa. Perbedaan ini terutama disebabkan oleh tidak
diterapkannya peranan masing-masing penari serta struktur rakit yang menjadi karakteristik
utama tari Bedhaya dalam menyampaikan makna filosofisnya. Namun, tari Bedhayan Cheng Ho
tetap mempertahankan salah satu aspek khas dari gaya penampilan tari bedhaya, yaitu
kekuatan ekspresi yang diwujudkan melalui pola gerak serempak yang dilakukan oleh
sembilan penari wanita dengan desain kostum yang seragam.

Tari Bedhayan Cheng Ho pada dasarnya mengisahkan sejarah kedatangan Laksamana
Cheng Ho yang pernah singgah di Gedung Batu Sam Poo Kong, sebuah situs bersejarah di
Semarang yang merepresentasikan akulturasi budaya Jawa dan Tiongkok (Marcella, 2014).
Meskipun tarian ini dibingkai dalam sebuah narasi historis, secara visual struktur

75


https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882

Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 -
https:/ /doi.org/10.29408 / tmmt.v8il.29882 x [
p63-80 | Dl |

A A

e-ISSN: 2621-7244

dramatiknya tidak secara eksplisit menggambarkan kisah kedatangan Laksamana Cheng Ho.
Akibatnya, jika ditinjau dari struktur penyajian, tarian ini lebih bersifat abstrak dan tidak
secara langsung mengungkapkan narasi tersebut. Sebaliknya, kisah Laksamana Cheng Ho
lebih jelas diartikulasikan melalui teks narasi vokal yang digunakan dalam pertunjukan.
Pendekatan ini sejalan dengan karakteristik tari bedhaya, di mana tampilan visualnya bersifat
abstrak, sementara makna dan cerita yang ingin disampaikan lebih eksplisit melalui teks
sindhenan atau vokal yang mengiringi pertunjukan.

Dalam penciptaan tari Bedhayan Cheng Ho, Sangghita Anjali menggabungkan unsur tari
Jawa dengan elemen budaya Tiongkok, terutama dalam penyusunan pola gerak. Integrasi ini
mencerminkan perpaduan estetika kedua budaya dalam satu pertunjukan yang harmonis.
Upaya ini merupakan respons terhadap lingkungan tempat tinggal Anjali di Semarang, yang
telah lama menjadi pusat akulturasi budaya Jawa dan Tiongkok. Dengan demikian, tari
Bedhayan Cheng Ho menjadi representasi artistik dari akulturasi tersebut melalui ekspresi
gerak yang mengharmoniskan dua tradisi budaya.

Tari Bedhaya umumnya disajikan dengan pola gerak tari putri yang menekankan
keanggunan dan kecantikan, sejalan dengan konsep kesuburan serta keterkaitannya dengan
sakti raja. Namun, meskipun tari Bedhayan Cheng Ho tetap ditarikan oleh penari perempuan,
pola gerak yang digunakan tidak mengacu pada karakteristik tari putri. Sebaliknya, tarian ini
mengadopsi pola gerak tari putra, yang ditandai dengan volume gerak tungkai yang lebih
lebar serta garis-garis tegas, sehingga tidak menampilkan kesan keanggunan sebagaimana
dalam tari Bedhaya pada umumnya. Bahkan, tarian ini mengadopsi pola gerak pengangkatan
tungkai yang tidak umum dalam tari putri, khususnya dalam tradisi tari bedhaya, yang pada
umumnya menekankan kelembutan dan keteraturan gerak.

Gambar 5. Posisi kaki yang diangkat dalam tari Bedhayan Cheng Ho yang lazim digunakan tari putra
(Sumber: Fahrinisa, 2025)

Pola gerak dalam tari Bedhayan Cheng Ho merupakan hasil inovasi yang dikembangkan

dari tradisi tari Jawa dengan mengintegrasikan unsur budaya Tiongkok sebagai sumber
inspirasi. Salah satu unsur budaya Tiongkok yang diadaptasi dalam penciptaan pola gerak

76


https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882

Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 “~i -~
https:/ /doi.org/10.29408 / tmmt.v8il1.29882 '\\ /‘
p63-80 | Dl

e-ISSN: 2621-7244

tarian ini adalah gerak dasar bela diri wushu, khususnya jurus taiji. Adaptasi tersebut terutama
terlihat pada pola gerak lengan, khususnya dalam bentuk dan sikap jari-jari tangan, yang
kemudian dipadukan secara harmonis dengan berbagai pola gerak dalam tari Jawa,
menciptakan perpaduan estetika yang khas.

Gambar 6. Perpaduan gerak tangan taiji sebagai penggambaran budaya Cina dan gerak kaki mancat
sebagai penggambaran budaya Jawa dalam tari Bedhayan Cheng Ho
(Sumber: Fahrinisa, 2025)

Dalam tari Bedhayan Cheng Ho, kipas digunakan sebagai properti yang memperkaya
eksplorasi gerak. Dalam proses eksplorasi tersebut, jurus faiji memegang peran signifikan,
terutama melalui penerapan gerak dasar dalam faiji shan (jurus taiji kipas). Beberapa teknik
yang diadaptasi meliputi menusuk, membelah, uppercut (memotong atau menebas),
melempar atau menangkap kipas, serta hook (mengait). Gerakan-gerakan ini kemudian
dipadukan dengan berbagai pola gerak tari Jawa, menciptakan sintesis yang menghubungkan
unsur tradisional dengan inovasi gerak yang lebih dinamis.

Penerapan pola gerak dalam tari Bedhayan Cheng Ho merefleksikan kreativitas dan inovasi
koreografer yang tidak terikat pada tata aturan normatif dalam tari bedhaya. Akibatnya,
ekspresi budaya yang dihasilkan memiliki perbedaan signifikan dibandingkan dengan tari
Bedhaya tradisional, karena inovasi yang diterapkan tidak sepenuhnya merepresentasikan
nilai-nilai dan karakteristik utama tari bedhaya. Karakteristik yang diadopsi lebih berfokus
pada kekuatan ekspresi melalui pola gerak serempak yang dilakukan oleh sembilan penari.
Namun, melalui inovasi tersebut, tercipta sebuah ekspresi budaya yang merepresentasikan
perpaduan unsur Jawa dan Tiongkok sebagai bentuk respons koreografer terhadap konteks
budaya di lingkungan tempat tinggalnya.

Secara visual, pengaruh budaya Tiongkok dalam tari Bedhayan Cheng Ho tampak jelas
pada desain kostum yang digunakan, terutama pada hiasan kepala. Sangghita Anjali, sebagai
koreografer, ingin menekankan representasi tokoh Laksamana Cheng Ho dalam karyanya.
Kostum yang digunakan mengadopsi bentuk busana putri kerajaan Tiongkok yang
menyerupai kimono, dengan rok panjang yang menjuntai, lengan mengembang, serta

77


https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882

Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 D -
https:/ /doi.org/10.29408 / tmmt.v8il1.29882 (\ /)
p63-80 | '

oy A
e-ISSN: 2621-7244

tambahan sabuk pada bagian perut. Warna dominan dalam kostum ini adalah merah dan
kuning, yang merepresentasikan ciri khas budaya Tiongkok.

Tari Bedhayan Cheng Ho karya Sangghita Anjali menampilkan perbedaan signifikan
dalam aspek desain kostum jika dibandingkan dengan tari Bedhaya yang berkembang di
lingkungan istana, khususnya dalam wilayah Keraton Kasunanan Surakarta. Tari Bedhaya
tradisional umumnya menggunakan kain samparan, yang menjadi salah satu karakteristik
utama tari putri di Surakarta. Namun, dalam Bedhayan Cheng Ho tidak menggunakan
samparan sebagai bagian dari kostum. Sebagai gantinya, tarian ini mengadopsi penggunaan
rok yang lebih longgar, berbeda dengan samparan yang cenderung membatasi ruang gerak
penari. Pemilihan rok ini memungkinkan penerapan pola gerak tari putra yang dipadukan
dengan gerak taiji, sehingga memberikan fleksibilitas lebih besar bagi penari dalam aspek
teknis. Meskipun demikian, perubahan ini menciptakan pengalaman estetis yang berbeda,
terutama karena tari Bedhaya pada umumnya menjadikan samparan sebagai elemen desain
kostum yang memiliki makna simbolis dan estetika tersendiri.

Tari Bedhayan Cheng Ho menggunakan musik tari yang lebih modern dibandingkan
dengan musik yang lazim digunakan dalam tari Bedhaya tradisional. Dalam tradisi tari
bedhaya, musik umumnya memiliki struktur gendhing dengan susunan merong dan inggah,
yang kemudian dilanjutkan dengan gendhing ladrang dan/atau ketawang. Namun, dalam Tari
Bedhayan Cheng Ho, struktur musik tersebut tidak diterapkan secara konvensional. Sebagai
gantinya, komposisi musiknya mengalami inovasi dengan penambahan instrumen seperti
suling, RHU, kecapi, dan chimes untuk menciptakan atmosfer yang mencerminkan budaya
Tiongkok dalam tarian ini. Meskipun demikian, kesamaan antara musik yang digunakan
dalam Bedhayan Cheng Ho dengan tari Bedhaya tradisional masih dapat ditemukan dalam
bentuk gendhing kemanak, yang tetap dipertahankan dalam sebuah segmen pertunjukan.

SIMPULAN

Tari Bedhayan Cheng Ho merupakan sebuah karya tari kontemporer yang berbentuk
bedhayan dan berakar pada tradisi tari Bedhaya yang berkembang di lingkungan istana.
Meskipun mengadaptasi konsep dasar bedhaya, tarian ini menghadirkan perbedaan yang
signifikan dalam berbagai aspek, termasuk struktur, pola gerak, kostum, dan musik. Sebagai
sebuah inovasi dalam seni tari, tari Bedhayan Cheng Ho tetap mempertahankan karakteristik
utama tari bedhaya, yakni kekuatan ekspresi melalui gerakan serempak yang dilakukan oleh
sembilan penari dengan kostum seragam. Namun, unsur-unsur fundamental dalam Bedhaya
tradisional, seperti peran spesifik bagi masing-masing penari serta penerapan rakit yang
berlandaskan konsep kosmologi Jawa, tidak diterapkan dalam karya ini. Dengan demikian,
tari Bedhayan Cheng Ho tidak hanya menawarkan bentuk penyajian yang berbeda dari
Bedhaya istana, tetapi juga merepresentasikan eksplorasi kreatif dalam pengembangan tari
berbasis tradisi.

Penerapan pola gerak dalam tari Bedhayan Cheng Ho mencerminkan kreativitas dan
inovasi koreografer yang tidak sepenuhnya terikat pada tata aturan normatif dalam tari

78


https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882

Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 D -
https:/ /doi.org/10.29408 / tmmt.v8il1.29882 (\ /)
p63-80 | '

oy A
e-ISSN: 2621-7244

bedhaya. Secara tradisional, tari Bedhaya menampilkan pola gerak yang mengungkapkan
keanggunan dan kecantikan perempuan dalam perspektif Jawa, dengan suasana yang
agung, wingit, dan tenang. Namun, karakteristik tersebut tidak tercermin dalam tari
Bedhayan Cheng Ho. Pola gerak yang digunakan lebih mendekati tari putra dalam tradisi
Jawa gaya Surakarta, yang kemudian dipadukan dengan elemen seni bela diri wushu,
khususnya jurus taiji. Perpaduan ini menghasilkan kesan gerak yang lebih tegas, kuat, dan
dinamis, sehingga menciptakan ekspresi budaya yang berbeda secara signifikan
dibandingkan dengan tari Bedhaya tradisional.

Inovasi dalam tari Bedhayan Cheng Ho menghasilkan sebuah ekspresi budaya yang
mencerminkan perpaduan unsur Jawa dan Tiongkok sebagai respons koreografer terhadap
konteks budaya di lingkungan tempat tinggalnya. Tarian ini tidak hanya berfungsi sebagai
bentuk eksplorasi artistik, tetapi juga merepresentasikan dinamika akulturasi budaya yang
terjadi di Semarang. Melalui pendekatan kreatif tersebut, tari Bedhayan Cheng Ho
menghadirkan pengalaman estetis yang unik sekaligus memperkaya khazanah tari
Indonesia dengan menampilkan sintesis budaya dalam wujud yang harmonis. Perpaduan
unsur budaya Jawa dan Tiongkok menjadi karakteristik utama tarian ini, yang lahir dari
inovasi koreografer dalam mengadaptasi dan mengembangkan tradisi tari bedhaya.

DAFTAR PUSTAKA

Adji, F. T. (2016). Teks Kandha dan Teks Sindhénan Tari Bédhaya dalam Naskah-Naskah
Skriptorium Karaton Ngayogyakarta Hadiningrat Sebagai Sarana Memahami Kearifan
Lokal. Daun Lontar, 3(3), 63-92.

Brakel-Papenhuyzen, C. (1988). The Sacred Bedhaya Dance of the Kraton of Surakarta and
Yogyakarta. Van Onderen.

Brongtodiningrat, K. P. H. (1981). Falsafah Beksa Bedhaya Sarta Beksa Srimpi ing
Ngayogyakarta. Dalam Kawruh Joged Mataram. Yayasan Siswa Among Beksa.

Hadiwidjojo, K. G. P. H. (1981). Bedhaya Ketawang Tarian Sakral di Candi-candi. Balai Pustaka.

Heine-Geldern, R. (1982). Konsepsi Tentang Negara dan Kedudukan Raja di Asia Tenggara (Terj.
Deliar Noer). Rajawali.

Helsdingen, B. van-Schoevers. (1925). Serat Bedhaya Srimpi. Balai Pustaka.

Hughes-Freeland, F. (2009). Komunitas yang Mewujud: Tradisi Tari dan Perubahan di Jawa.
Gadjah Mada University Perss.

Kandiraras, T. P. A. (2022). Konsep Tari Bedhaya dan Bedayan dalam Tari Saraswati ISI
Yogyakarta. Widyadharma: Prosiding Pendidikan Seni Drama, Tari, dan Musik.
Widyadharma: Prosiding Pendidikan Seni Drama, Tari, dan Musik.

Kartika, D. S. (2007). Estetika. Rekayasa Sains.

Koentjaraningrat. (1984). Kebudayaan Jawa. Balai Pustaka.

Lelyveld, Th. B. van. (1993). Seni Tari Jawa (H. Pringgokusumo, Penerj.). Rekso Pustoko Pura
Mangkunegaran.

79


https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882

Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 D -
https:/ /doi.org/10.29408 / tmmt.v8il1.29882 (\ /)
p63-80 | '

oy A
e-ISSN: 2621-7244

Lokanantasari, R. P. & Slamet. (2017). Hubungan Ekspresi PenuanganTari Bedhaya dengan
Koreografi Bedhaya Sapra Rodra Susunan Saryuni Padminingsih. Gelar: Jurnal Seni
Budaya, 15(1), 81-92.

Marcella, B. S. (2014). Bentuk dan Makna Atap Kelenteng Sam Poo Kong Semarang. Jurnal
Arsitektur Komposisi, 10(5), 349-359.

Maryono, & Setiyastuti, B. (2024). Dekonstruksi Tari Bedhaya Murbeng Rat dalam Seni
Pertunjukan Tari Bedhaya. Panggung: Jurnal Seni Budaya, 34(3), 581-598.

Pamardi, S. (2017). Teroka Tari Gaya Surakarta. ISI Press.

Prabowo, W. S. (1990). Bedhaya Anglirmendhung Monumen Perjuangan Mangkunegara I 1757-
1988 [Tesis]. Program Studi Sejarah Pasca Sarjana Universitas Gadjah Mada.

Pradjapangrawit, R. Ng. (1990). Serat Sujarah Utawi Riwayating Gamelan Wedhapradangga
(Serat Saking Gotek). STSI Surakarta dan The Ford Foundation.

Prihatini, N. S., Dewi, N. K., Sunarno, Wahyudiarto, D., & Bantolo, W. (2007). Ilmu Tari: Joged
Tradisi Gaya Kasunanan Surakarta. ISI Press.

Pudjasworo, B. (1982). Studi Analisa Konsep Estetis Koreografi Tari Bedhaya Lambangsari [Tesis].
ASTI Yogyakarta.

Putra, D. Y., Tontowi, & Susanto, H. (2018). Peranan Laksamana Cheng Ho dalam
Penyebaran Agamaislam di Semarang Tahun 1403-1433. FKIP Universitas Lampung, 1.

Putri, R. P., Lestari, W., & Iswidayati, S. (2015). Relevansi Gerak Tari Bedaya Suryasumirat
sebagai Ekspresi Simbolik Wanita Jawa. Catharsis: Journal of Arts Education, 4(1), 1-7.

Rahapsari, S. (2021). The Quest of Finding the Self in the Bedhaya: Unravelling the
Psychological Significance of the Javanese Sacred Dance. Culture & Psychology, 28(3),
413-432.

Rahmani, D. (2021). Karya Tari Bedhaya Kidung Gayatri dalam Hari Tari Dunia. Sitakara,
6(2), 210-224.

Sawitri, Sudardi, B., Abdullah, W., & Chaya, I. N. (2016). Ideology of Bedhayan Dance in
Surakarta in Globalization Era. Proceedings of the Third International Seminar on Recent
Language, Literature, and Local Culture Studies, BASA. Proceedings of the Third
International Seminar on Recent Language, Literature, and Local Culture Studies,
BASA, Surakarta. http:/ /dx.doi.org/10.4108/ eai.20-9-2019.2296835

Sedyawati, E. (1981). Pertumbuhan Seni Pertunjukan. Sinar Harapan.

Soedarsono, R. M. (1972). Djawa dan Bali: Dua Pusat Perkembangan Drama Tari Tradisional di
Indonesia. Gadjah Mada University Perss.

Soedarsono, R. M. (1997). Wayang Wong: Drama Tari Ritual Kenegaraan di Keraton Yogyakarta
(Edisi Bahasa Indonesia). Gadjah Mada University Perss.

Soedarsono, R. M. (1999). Seni Pertunjukan Indonesia dan Pariwisata. MSPI.

Soegihartono. (2015). Pengaruh Akulturasi Tionghoa & Jawa Dalam Perkembangan Bisnis di
Semarang. Respons: Jurnal Etika Sosial, 20(2), 73-97.

Soetarno. (1965). Seri Tatabahasa Indonesia. Widya Duta.

80


https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882

Tamumatra: Jurnal Seni Pertunjukan, Volume 8, No. 1, Desember 2025 D .
https:/ /doi.org/10.29408 / tmmt.v8il1.29882 (\ /.
p63-80 | '

A A

e-ISSN: 2621-7244

Sriyadi. (2020a). Gaya Penyajian Tari Bedhaya Bedhah Madiun di Pura Mangkunegaran [Tesis
Program Studi Seni Program Magister, ISI Surakarta].

Sriyadi. (2020b). Karakteristik Tari Bedhaya Bedhah Madiun di Pura Mangkunegaran,
Surakarta. Nusantara Instutute Working Paper, Series 6, 1-22.

Sriyadi. (2023). The Choreography of Bedhaya Gandakusuma Dance with Mangkunegaran
Style: The Study of Movement Patterns. Jurnal Seni Tari, 12(1), 1-17.
https:/ /doi.org/10.15294 /jst.v12i1.65265

Sriyadi. (2024). Bedhaya Anglirmendhung, a Sacred Dance at Mangkunegaran: The Study of
Aesthetic Authority and Characteristics. Arts and Design Studies, 111, 33-49.

Sriyadi, & Prabowo, W. S. (2018). Nilai Estetik Tari Srimpi Pandhelori di Pura
Mangkunegaran. Greget, 17(1), 28-42. https:/ /doi.org/10.33153 / grt.v17i1.2295

Subagyo, H. (1991). Garab Bedhayan dalam Dramatari Karya Dosen-Dosen STSI. Working
Paper of STSI Lecturer.

Suharti, T. (2015). Bedhaya Semang Karaton Ngayogyakarta Hadiningrat Reaktualisasi Sebuah Tari
Pusaka. Kanisius.

Suryadi. (2017). Kajian Tipologi Sufiks -an dalam Bahasa Indonesia. Nusa, 12(1), 27-37.

Tasman, A. (1988). Lemah Putih Komposisi Bedoyo. STSI Surakarta.

Tomioka, M. (2012). Women’s Dances from the Javanese Court. International Journal of
Intangible Heritage, 7, 79-99.

Violine, G. M., & Handayaningrum, W. (2024). Recoreography of the Bedhaya Tribuana
Rajadewi Dance by Sunawan at the Jjo Gringsing Mojokerto Dance Stage. [ISOSEPOL:
Jurnal Ilmu Sosial Ekonomi Dan Politik, 2(2), 257-264.

Widyastutieningrum, S. R. (2012). Revitalisasi Tari Gaya Surakarta. ISI Press.

Yuanzhi, K. (2015). Muslim Tionghoa Cheng Ho: Misteri Perjalanan Muhibah di Nusantara.
Yayasan Pusta Obor Indonesia.

81


https://doi.org/10.29408/tmmt.v8i1.29882

